
Znaczenie 
modelu 

ekumenicznego  
w myśli  

Bernarda  
Sesboüé SJ

Edyta Karczmarska OV



Znaczenie modelu ekumenicznego  
w myśli Bernarda Sesboüé SJ

Edyta Karczmarska OV





Znaczenie 
modelu 

ekumenicznego 
w myśli 

Bernarda 
Sesboüé SJ

Edyta Karczmarska OV

Z
n

ac
zen

ie m
o

d
elu

 ek
u

m
en

ic
z
n

eg
o

 w
 m

yśli B
er

n
a

r
d

a Sesb
o

ü
é SJ ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������Ed

y
ta K

a
r

c
z
m

a
r

sk
a O

V



AUTORKA:
EDYTA KARCZMARSKA OV

RECENZJA NAUKOWA: 
DR GRZEGORZ ŚWIECARZ

KOREKTA JĘZYKOWA: 
BOŻENA BOTOR

KOREKTA REDAKTORSKA, SKŁAD I PROJEKT OKŁADKI
KAROL ŁUKOMIAK
	

© copyright by author & ArchaeGraph 

ISBN: 978-83-68410-60-0 

Wersja elektroniczna dostępna  
na stronie internetowej wydawcy:

www.archaegraph.pl

ArchaeGraph
Wydawnictwo Naukowe

ŁÓDŹ 2026



SPIS TREŚCI

WPROWADZENIE 
7

ROZDZIAŁ 1.  ZNACZENIE MODELU EKUMENICZNEGO  
W MYŚLI BERNARDA SESBOÜÉ SJ 

15

ROZDZIAŁ 2.  W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ  
WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI 

19

ROZDZIAŁ 3.  W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA 
64 

ZAKOŃCZENIE 
102

BIBLIOGRAFIA 
108

 





1

WSTĘP

Eklezjologia o  charakterze ekumenicznym uprawiana przez Bernarda  
Sesboüégo1 odpowiada na pojawiające się zmiany i  wyzwania w  eklezjologii. 
Obecność i działalność Kościoła w świecie wynika z tego, że Kościół istnieje dla 
innych, również dla niewierzących2. W prezentowanej refleksji teologicznej Au-
tor wyraża przekonanie o konieczności reinterpretowania orędzia chrześcijańskie-
go. Jego obecność w „Grupie z Dombes”, bycie ekspertem w „Międzynarodowej  
Komisji Teologicznej” oraz wychylenie duszpasterskie było odpowiedzią na obec-
ny kontekst i siedlisko życiowe Ewangelii, gdzie m. in.: następuje rozdźwięk mię-
dzy rozumem i wiarą, obserwowana jest wrogość do Kościoła, oskarża się teologię 
o brak powiązania z ludzkim życiem, rozumie się dogmat jako skostniały wytwór 
religii, kultura odchodzi od swoich religijnych korzeni3. W  takich warunkach 
pracował teolog znad Sekwany, w  swoich dociekaniach posługiwał się metodą 
teologii narracyjnej.

Nie jest to nowa metoda, istniała już wcześniej, ale w Polsce nie doczekała się 
większych odsłon4. W zainteresowaniach Autora oprócz teologii dogmatycznej 
pojawia się także patrystyka. Zatem bazowanie na opowiadaniach o charakterze 
historio-zbawczym jest sposobem na pogodzenie różnych punktów widzenia teo-
logii systematycznej, Ojców Kościoła i narracji o zbawieniu bez tworzenia między 

1  Bernarda Sesboüé (1930–2021) - był francuskim jezuitą, teologiem, ekumenistą i  czołowym 
przedstawicielem jezuickiej tradycji ekumenicznej. Jego prace skoncentrowane były na dyskursie 
teologiczno-ekumenicznym oraz na filozofii religii. Znany był z zaangażowania w dialog międzyre-
ligijny, szczególnie w relacjach z katolicką tradycją a innymi religiami, głównie z protestantyzmem 
w ramach obecności w specjalistycznych gremiach.
2  Por. H. Vorgrimler, Nowy Leksykon Teologiczny, przeł. T. Mieszkowski, P. Pachciarek, War-
szawa 2005, s. 160.
3  Por. C. Bartnik, Dotknąć Boga żywego. Różne szkice teologiczne, Lublin 2004, s. 303.
4  Por. H. Seweryniak, Prorok i  błazen. Szkice teologii narracji, Poznań 2005 oraz A. Marcol, 
Josepha Wittiga teologia narratywna. Studium historyczno-krytyczne, Opole 1997.



2

WSTĘP

nimi opozycji. Powrót do początków to także droga inkluzywna, zwłaszcza w od-
niesieniu do kościołów i wspólnot poreformacyjnych. W Kościołach starokato-
lickich obecność Ojców Kościoła jest istotnym elementem także liturgicznym, 
dlatego rozważania i naukowe dociekanie Bernarda Sesboüégo SJ znajdują zasto-
sowanie zarówno dla tych, którzy związani są z wyznaniem rzymskokatolickim, 
jak i dla tych, którzy wybrali czy odziedziczyli inną drogę do Boga i rozumienia 
Kościoła. Mimo podziałów osoby innych wyznań czerpią ze wspólnego skarbca 
ubiegłych wieków chrześcijaństwa, gdzie ceniona jest interpretacja tekstów biblij-
nych i obrazowy sposób rozumienia relacji człowieka z Kościołem. Wiele kwestii 
jest wspólnych i łączy różne wyznania chrześcijańskie.

Charakterystykę tego stylu w teologii ujmuje jedna z definicji, która brzmi 
następująco: „Teologia narracyjna wywodzi swoją nazwę od narrare (łac. opowia-
dać). Jest to nowoczesna próba odnowienia teologii chrześcijańskiej jako teologii 
religii historycznej, która nie tylko ma coś do przekazania w postaci pisemnie 
utrwalonych reguł wiary, ale ma także wydarzenia do opowiedzenia. Wyzwalając 
się od abstrakcyjnych stwierdzeń doktrynalnych, teologia narracyjna odnajduje 
swoją duchową ojczyznę w biblijnych i innych religijnych opowiadaniach. Teo-
logia narracyjna zapobiega wszelkim dążeniom do oderwania teologii od życia 
i  kultu, potrzeba jej jednak krytycznych zasad umożliwiających ustalenie zna-
czenia i  prawdy. Wśród chrześcijan wschodnich narracyjny wątek w  teologii 
ocalał w liturgii i ikonach”5. Takie podejście odchodzi od abstrakcyjnych pojęć,  
aby w zamian za to uczynić teologię bliższą życiu człowieka. Zwolennicy tej me-
tody jak: E. Schillebeeckx, H. Weinrich, L. Boff, J. Metz, D. Sölle, wyrażają 
przekonanie, że historia zbawienia łączy się z historią ludzkiego cierpienia.

Aby wyrazić ten związek należy na sposób narracyjny uobecniać Boga w ludz-
kich życiorysach6. W kluczu opowiadania możliwy jest przekaz prostych wyda-
rzeń dostępny dla większego grona słuchaczy i czytelników. Akcent postawiono 
także na rozumienie wiary jako takiej, czyli na osobistym i osobowym odniesieniu  
do Boga. Symbole wiary i dogmaty ustępują miejsca relacji do Boga. Jezus z Na-
zaretu jest równocześnie wydarzeniem historycznym oraz Osobą w Trójcy Świę-
tej. Wydarzenie urzeczywistnia się współcześnie w relacji z tekstem. Opowiadanie, 
czyli „narracja o  zbawieniu” dotyczy życia Kościoła i  wiary osobowej wierzą-
cych. Wcielenie miało miejsce w historii, która okazała się zbawczym procesem, 

5  I. Bokwa, Podstawowe aspekty teologii narracyjnej w świetle refleksji systematycznej, „Studia Kosza-
lińsko-Kołobrzeskie”, R. 2013, nr 20, s. 19-31.
6  Por. Cytat H. Seweryniaka za: P. Mąkosa, Teologia narratywna jako inspiracja dla współczesnej 
katechezy biblijnej, [w:] Obecność Biblii w katechezie, red. H. Słowińska, Lublin 2008, s. 225-236.



3

WSTĘP

w którym może zaistnieć wiara w Trójedynego Boga. „Dokonuje się ono w czasie 
i jest odczytane (interpretowane) w czasie. Bóg posługuje się historią. Jest to hi-
storia Jahwe i Jego ludu wybranego. Ta więź swój szczyt osiąga w osobie i życiu 
Jezusa z Nazaretu. Wydarzenia z Jego życia stają się dziejami zbawienia człowie-
ka i historii całego kosmosu”7. Akcent soteriologicznej przemowy rozgrywa się 
w dostępnej ludziom czasoprzestrzeni. W niej zasadza się istota rzeczy i dostęp do 
świadectw i tekstów historii. Ale to nie wszystko, jak udowadnia francuski teolog 
w opowiadaniach o Kościele następuje aktualizacja tego zbawczego pośrednictwa.

Metoda jest dyskutowana, natomiast wydobywa sens ludzkiego przebywa-
nia na ziemi. „Istnieje spór, czy o Kościele należy traktować tylko na bazie wia-
ry i przy pomocy jednej metody teologicznej, czy niektóre odmiany eklezjologii 
mogą się posiłkować także odpowiednio swoimi metodami”8. Przy lekturze Au-
tora nasuwa się wniosek, że eklezjologia powinna być na tyle interdyscyplinarna 
na ile możliwy jest dialog i język. Zapatrywanie Kościoła jest związane z ludzkimi 
społecznościami na całej ziemi. Celem Kościoła jest bycie dla człowieka, zatem 
istotne są ludzkie możliwości dot. rozumienia także poprzez obrazowy język, me-
tafory9, podobieństwa, narrację wyrażoną w opowiadaniu czy przekazie dostęp-
nym przez tradycje.

Autorska odmiana soteriologii jest próba łączenia różnych metod i wypra-
cowania własnego podejścia. „Bernard Sesboüé, konstruując, jak to sam określa, 
propozycję narratywnego modelu uprawiania soteriologii, jest bardzo oryginal-
ny i  sam nazywa zaproponowany przez siebie model «soteriologią narratywną 
o ambicji systematycznej»”10. Jest to nauka, która doktrynę i  formuły wiary uj-
muje na sposób narracji, a  przy tym może być systematycznie określana i  nie 
stanowi negacji klasycznej teologii. Otwiera się przy tym na recepcje Soboru 
Watykańskiego II. „Teologiczny problem recepcji winien przyciągać odtąd jak 
najwięcej uwagi. Ma on zresztą kapitalne znaczenie ekumeniczne”11. Eklezjologia 
łączy ze sobą perspektywę ekumeniczną. Wszelkie konstelacje i założenia Kościo-
ła czynione są na podstawie dokumentów i interpretacji, które odwołują się do 

7  A. Napiórkowski, Misterium communionis. Eklezjalny paradygmat dziejów zbawienia, Kraków 
2006, s.69
8  M. Rusecki (red.), Leksykon teologii fundamentalnej, Lublin-Kraków, 2002, s. 351.
9  „Metafora jest naszym podstawowym narzędziem do częściowego rozumienia, tego, co nie może 
być rozumiane całkowicie, tj. naszych uczuć, doznań społecznych, rozterek moralnych i  świado-
mości duchowej” za: G. Lakoff, M. Johnson, Metafory w naszym życiu, przeł. T. Krzeszowski, 
Warszawa, 1988, s. 220.
10  P. Biel , Opowiadania o  zbawieniu. Narratywny model soteriologii w ujęciu Bernarda Sesboüé, 
Tarnów 2007, s. 16.
11  B. Sesboüé, Władza w Kościele. Autorytet prawda i wolność, przeł. P. Rak, Kraków 2003, s. 52.



4

WSTĘP

istniejącego stanu rzeczy. Próba uporządkowania starań do przystosowanej od-
nowy Kościoła wedle koncepcji aggiornamento lub/i accodomata renovatio będzie 
staraniem paryskiego jezuity12. Zarysowany model ekumeniczny, jest wstępem 
do metodologii badań wynikłych z krytycznej analizy literatury źródłowej dzieł  
Bernarda Sesboüégo. 

Metodologia

W pracach francuskiego jezuity dominuje ekumeniczny paradygmat zwią-
zany z nawróceniem, ale także rozumne i naukowe podejście, zakładające postęp 
i rozwój nauk. „Paradygmat nawrócenia – uważa Sesboüé – jest istotą nie tylko 
dla dialogu ekumenicznego, ale i w ogóle teologii uprawianej w duchu ekume-
nizmu, albowiem poszukiwanie jedności chrześcijan powinno charakteryzować 
się stałym wysiłkiem nawracania się ku Ewangelii, okazywania skruchy i zaanga-
żowania na drodze przemiany, gdyż tylko «będąc wierne Panu i idąc ku Niemu, 
wspólnoty chrześcijańskie wyraźnie zbliżają się jedne ku drugim». «Nie możemy 

– pisał w  jednym z artykułów w 1987r. – dążyć do jedności za pomocą samej 
zgody teologicznej. Konieczne jest nawrócenie (metanoia13) eklezjalne, w którym 
każdy Kościół uznaje swoje braki»”14. Ekumeniczne przesłanki oddziaływają na 
całą spuściznę naukową jezuity. Metanoia odnoszona jest zazwyczaj do postawy 
duchowej, ale w nauce jest także postawą zakładającą zmianę sposobu podejścia 
do badań, nowych przesłanek dot. wiedzy i  faktorów, które mogą zmienić po-
stać rzeczy, tok czy kolejność w  myśleniu lub/i  podejściu do podejmowanego 
zagadnienia. Autor ten wpisuje w swoją twórczość doświadczenie wyniesione z lat 
współpracy z Grupą z Dombes i z innymi teologami. Rozwój dogmatu i rozwój 
wiedzy na temat dostępnej wiary domaga się odnowionego spojrzenia15. Sitz im 

12  Por. A. Kubiś, Vaticanum II – Wydarzenie i dzieło, „Analecta Cracoviensia” 1987, nr 19 7, s. 459.
13  „W grece klasycznej i hellenistycznej słowo metanoia nie nabrało wyraźnie odrębnego znacze-
nia. Czasownik (…) oznacza «zauważyć z opóźnieniem», zmienić myślenie, ubolewać, odczuwać 
żal, żałować. Rzeczownik oznacza odpowiednio «zmianę poglądów, żal, skruchę»” – J. Ratzinger, 
Opera Omnia, Wiara w Piśmie i Tradycji. Teologiczna nauka o zasadach. Pierwsza część tomu, przeł. 
J. Merecki, Lublin 2018, s. 69.
14  J. Majewski, J. Makowski (red.), Leksykon wielkich teologów XX/XXI wieku, tom 3, Warszawa 
2006, s. 342-343.
15  W tym miejscu warto wspomnieć, o rozumieniu tzw. „rozwoju dogmatów”, „postępu tradycji” 
i zmiennej czasowej. W tych kwestiach Bernard Sesboüé porównuje do siebie sposób powstania 
ksiąg skrypturystycznych i  sposobu rozumienia Tradycji, obydwa te komponenty uważa za ak-
tywny przekaz wiary. A przekaz ten dokonuje się dzięki asystencji Ducha Świętego, dzięki, któ-
rej wiara jest żywa i dynamiczna, co podkreśla za soborem i konstytucją KO nr 9. Konkluduje,  
że poprzez „postęp tradycji” można określić także „rozwinięciem dogmatu” w kluczu przepowia-
dania i  szerzenia całości depozytu wiary, Por. B. Sesboüé, Ewangelia i  tradycja, przeł. A. Kuryś, 
Poznań 2012, s. 79.



5

WSTĘP

Leben Ewangelii to środowisko wiary, w którym konieczny jest wedle Bernarda 
Sesboüé SJ odnowiony wykład wiary, pogłębienie relektury wiary wraz z naucza-
niem Kościoła odnośnie dogmatów i wszystkich traktatów teologii dogmatycz-
nej16. Inkluzywność ze swej natury przenika wszystkie działy teologii. Podobnie 
jak cała nauka jest otwarta na rozwój perspektywy i  zmiany w opisie desygna-
tu, podobnie podejście do inkluzywnej ekumenicznej eklezjologii rozwija swoje 
możliwości, przez które uzasadnia zmienne czasowe i mentalne.

W  ten sposób wyjaśnia wymiar metody teologicznej także jeden z  termi-
nów, który odnosi się do pierwotnej wartości zawartej w greckim słowie oikume-
ne. „Grecki termin oikumene pierwotnie miał charakter geograficzny i oznaczał 
ziemię zamieszkaną i uprawianą w przeciwieństwie do pustyni i puszczy (Hero-
dot, Arystoteles). W Nowym Testamencie termin ten zachowuje swoje świeckie 
znaczenie, ale obejmuje również rzeczywistość religijną a: świat stworzony przez 
Boga (Łk21,26), świat, w którym Apostołowie głoszą Ewangelię (Mt24,14) czy 
też świat jako miejsce historii zbawienia (Dz17,31)”17. Podobnie jak antropologia 
teologiczna wychodzi od człowieka, który zamieszkuje ziemię, a który doświad-
cza rzeczywistości religijnej i form wiary czy rytuałów zmierzających do wyjścia 
ponad to, co widzialne.

Pewnym wzorcem w pracy badawczej jest podział pracy na cztery etapy, któ-
re w połączeniu stanowią uzasadnienie tematu. Pierwszy etap polegał na selekcji 
źródeł pod kątem wątków eklezjologicznych. Później w kolejnym etapie nastąpiła 
analiza krytyczna zebranego materiału pod kątem zastosowania do podjętego za-
gadnienia głównego. Zasób tekstów przekonuje o związaniu ich z tematem, ale 
po etapie drugim przychodzi trzeci, czyli analiza porównawcza, w której nastąpi-
ło zestawienie tekstów Autora z innymi klasycznymi dziełami i literaturą przed-
miotu nt. inkluzywnej eklezjologii. Ponieważ Autor nie zajmuje się tą tematyką 
jako jedyny, konieczne jest zestawienie jego podejścia do eklezjologii z  tego sa-
mego nurtu, a także co czyni sam Autor zestawienie z tekstami patrystycznymi, 
Urzędem Nauczycielskim Kościoła i tekstami teologicznych autorów po Soborze 
Watykańskim II. Ostatni etap pracy jest syntezą, w której próbuje się dostrzec 
oryginalny wkład Autora w  eklezjologiczno-ekumenicznej tematyce, ale także 
uporządkować kwestie odnoszące się do tematu przewodniego. Uporządkowa-
nie i systematyczne podejście do ekumenicznego modelu eklezjologicznego jest 
samo w sobie celem nauki i tej pracy, a także tematyki, w której przekształcenia 

16  Por. J. Majewski, J. Makowski (red.), Leksykon wielkich teologów XX/XXI wieku..., s. 338-352.
17  M. Skierkowski, Ekumeniczny wymiar metody teologicznej, „Studia Nauk Teologicznych”,  
t.2, 2007, s. 301-316.



6

WSTĘP

i tworzenie klasyfikacji jest progresem i procesem zamierzonym.
Źródłami pracy są teksty tłumaczone na język polski oraz teksty oryginalne, 

których tłumaczenie następuje w  miarę potrzeb. Według poruszanej tematyki 
występują również powiązane pozycje nt. teologii Autora pojawiające się u  in-
nych naukowców odnoszących się do jego działalności pisarskiej.

Problem badawczy zawiera koncepcję ekumenizmu, rozumianą jako dążenie 
do jedności chrześcijan w kontekście relacji z: innymi wyznaniami, wierzącymi, 
niewierzącymi, poszukującymi mieszkańcami ziemi. Jest to próba odnalezienia 
aspektów ekumenicznych jakie można dostrzec w twórczości Sesboüégo, a także 
w jego podejściu do idei wspólnoty, tożsamości i różnic. Ten problem badawczy 
może prowadzić do analizy teologicznej na otwartość na różnorodność i współist-
nienie odmiennych tradycji i koncepcji teologicznych.

Hipoteza badawcza wynika z  rozumienia modelu ekumenicznego jako 
dążenia do dialogu, wzajemnego zrozumienia oraz akceptacji między różny-
mi rodzajami chrześcijaństw, które wyrosły z  tradycji odnoszącej się do tych  
samych źródeł. 

Hipotezą jest zatem stwierdzenie, że zapotrzebowanie na inkluzywne rozu-
mienie eklezjologii u Bernarda Sesboüégo ma przełożenie na ekumenizm i samo-
rozumienie wspólnoty wierzących. 

Model ekumeniczny eklezjologii stanowi narzędzie pomagające w budowa-
niu mostów między Kościołem katolickim a  innymi wspólnotami religijnymi. 
W kontekście jezuickiej tożsamości ekumenizm staje się dla autora kluczowym 
elementem w podejściu do edukacji, reinterpretacji, dialogu międzyreligijnego 
i pracy na rzecz pokoju, przy jednoczesnym zachowaniu tożsamości katolickiej. 

Model ekumeniczny

Prowadzenie opowiadań i narracji o zbawieniu dokonuje się w otwarciu na 
dialog. Model pojednanej różnorodności czy też model ekumeniczny jedności 
w  szerokim rozumieniu będący wzorem, według którego prowadzi czytelnika 
francuski jezuita, można tu scharakteryzować wspólną drogą w wierze. Z jednej 
strony, bowiem dookreślone zostają dogmaty wiary i następuje ich reinterpretacja, 
jednakże w otwarciu Kościoła na świat i podzielone chrześcijaństwo. Świat ma 



7

WSTĘP

być katolicki18, czyli powszechny dla wszystkich ludzi wierzących. W otwarciu, 
jakie nastąpiło po Soborze Watykańskim II, dokonuje się próba recepcji własnej 
tożsamości jako ludzi wierzących i nie chodzi o samą denominację, ale o wspól-
ny sens i  rozumienie, które wypływa z Ewangelii. Jedną z definicji tego stanu 
rzeczy podaje polski profesor i teolog ewangelicki Karol Karski: „Ekumeniczny 
model jedności w pojednanej różnorodności nie jest modelem organizacyjnym, 
modelem proponującym utworzenie takiej lub innej unii kościelnej. Można go 
przyrównać do wspólnej wędrówki wzajemnie akceptujących się Kościołów. Wa-
runkiem tej akceptacji jest zgodność poglądów w  zakresie wyznawania jednej 
prawdy Ewangelii, z tym, że prawda ta może być wyrażana w różnej formie”19. 
Model ten nie zakłada zatem irenizmu, ale wspólne prowadzenie dialogu, który 
pozostawia wierzących w swoich wyznaniach. W Dekrecie o ekumenizmie wypo-
wiada znamienite słowa, które przyświecają też sposobowi prowadzenia refleksji 
naukowej przez Bernarda Sesboüégo SJ. „Sposób formułowania wiary katolickiej 
żadną miarą nie powinien stać się przeszkodą w dialogu z braćmi. Całą i nieskazi-
telną doktrynę należy przedstawić jasno. Nic nie jest tak obce ekumenizmowi, jak 
fałszywy irenizm, który przynosi szkodę czystości nauki katolickiej i przyciemnia 
jej właściwy i pewny sens. Równocześnie trzeba dogłębniej i prościej wyjaśniać 
wiarę katolicką, w taki sposób i w takim stylu, by i bracia odłączeni mogli ją nale-
życie zrozumieć”20. Należy zatem czytać dokumenty Kościoła z perspektywy dia-
logu. Odczytane przez innych chrześcijan zapewnienia o obecności eklezjalnych 
elementów i dobra poza Kościołem katolickim, jak i podanie hierarchii prawd 
i uprawnionej różnorodności zaprosiło Kościoły do refleksji nad soborem i jego 
osiągnięciami oraz punktami problematycznymi21.

Z  dwóch wymienianych zadań skrupulatnie wywiązuje się paryski teolog, 
gdyż z jednej strony skonstruował obszerne wyjaśnienie formuł i sposobu w któ-
ry pojmowana jest wiara wedle jego wyznania, a do tego z drugiej odnosi się do 

18  Termin katolicki oznacza przede wszystkim przeznaczenie powszechne Kościoła. Pojęcie to po-
chodzi od greckiego καθολικός (katholikós), co oznacza „uniwersalny” - Por. A. Dudek, Znaczenie 
Kościół Katolicki (Co to jest, pojęcie i definicja) – Znaczenia, [online] https://znaczenia.com.pl/znacze 
nie-kosciol-katolicki-co-to-jest-pojecie-i-definicja-znaczenia/ [dostęp:03.02.2022]. Uniwersalne 
znaczenie jest punktem zbieżnym w podejściu Autora.
19  K. Karski, Historia tekstu, [w:] Konkordia leuenberska, s. 4, cytat za: T. Zieliński, Ku zjednoczo-
nemu Kościołowi Protestanckiemu w Polsce, w: M. Hintz, T.Zieliński (red.), Ekumenizm i Ewange-
licyzm. Studia ofiarowane Profesorowi Karolowi Karskiemu w 70. urodziny. Warszawa 2010, s. 500.
20  DE nr11, za: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje. Tekst łacińsko-polski, przeł. 
polski autoryzowany przez Konferencję Episkopatu Polski, przeł. łaciński za „Acta Apostolicae Se-
dis” 1967, s. 209.
21  D. Wąsek, M. Gilski, T. Kałużny, Unitatis redintegratio Sobór Watykański II o  ekumenizmie.  
Sobór na nowo odczytany przeszłość – teraźniejszość – przyszłość, Kraków 2024, s. 554 -555.



8

WSTĘP

innych braci, którzy w prostym przekazie mogą rozumieć wiarę katolicką i  jej 
odniesienia do inkluzywnego rozumienia Kościoła. Istotą eklezjalnego rozwoju 
jest zasięg interpretacji, która jest włączająca. Na przykładzie tłumaczenia tekstu 
Listu do Galatów, należy podkreślić znaczną rolę analogii w pojmowaniu ekle-
zjologii. „Werset z Ga 3,28: «Nie ma już Żyda ani Greka; nie ma już niewolni-
ka ani wolnego człowieka; nie ma już mężczyzny i kobiety, bo wszyscy jesteście 
jedno w  Jezusie Chrystusie» – zwrócił uwagę Jana Chryzostoma. Co ciekawe, 
nie zwraca uwagi na pierwszą parę i jej ściśle religijne znaczenie. Bardziej hojnie 
komentuje pozostałe dwie pary – a  także inne analogie – aby podkreślić rów-
ność między bogatymi i biednymi, a także między mężczyzną a kobietą. Żałował,  
że w  jego czasach ktoś był zobowiązany do umieszczania tablic oddzielających 
mężczyzn i kobiety podczas liturgii, czego zupełnie nie było w Dziejach Apostol-
skich. Postrzega to jako niefortunny upadek obyczajów wspólnoty”22. Do istotnej 
funkcji osób zgromadzonych we wspólnocie wierzących już w pierwotnej wspól-
nocie należy szerokie pojmowanie człowieka jako osoby, dla której możliwe jest 
zbawienie w Chrystusie, który nie dzielił ludzi wedle wyznania czy majętności. 
Powstaje zatem pytanie o rozwój, zasięg i specyfikę tak uprawianej systematycznej 
dogmatyki o charakterze opowiadań narratywnych.

22  B. Sesboüé, L’exégèse patristique de l’épître aux galates .Textes édités par Isabelle Bochet et Michel 
Fédou, L’exégèse patristique de l’épître aux galates .Textes édités par Isabelle Bochet et Michel Fédou, 

„Recherches de Science Religieuse” 2015, nr. 4, T. 103, s. 579-582.



1

Rozdział 1

ZNACZENIE MODELU EKUMENICZNEGO  
W MYŚLI BERNARDA SESBOÜÉ SJ

Obecnie będziemy rozpatrywali rozumienie inkluzywnego charakteru  
Kościoła, jaki wyłania się z lektury dzieł Bernarda Sesboüé. „Model ekumeniczny” 
jest nazwą techniczną porządkującą myśli autora i nie pojawia się w  tłumacze-
niach jego tekstów.

Model ten rozumiany przede wszystkim jako paradygmat zawiera koncep-
cję eklezjologii inkluzywnej, która jest odczytaniem ekumenicznego charakteru 
wiary przebijającym się nie wprost, ale pomiędzy poszczególnymi odniesienia-
mi do różnych tematów zawartych w spuściźnie Sesboüégo. Inkluzywny wymiar 
eklezjologii nabiera znaczenia w  ekumenicznym zestawieniu rozumienia wiary 
i konieczności odwoływania się w niej do ustaleń, jakie zostały już poczynione 
w Tradycji i praktyce Kościoła. Obecna tożsamość wspólnoty kościelnej wymaga 
sięgania do całego dziedzictwa kulturowego wraz z odwoływaniem się do podzia-
łów i obecnych historycznie problemów teologicznych. Ekumeniczne odniesienie 
jest więc naturalnym przejściem od rozumienia Kościoła ad intra do rozumienia 
przez odniesienie ad extra. W  ramach dialogu wewnętrznego poruszymy kwe-
stię dialogu prowadzonego w ramach dogmatyczno-duszpasterskiego nastawienia 
wierzących rzymskokatolickich, natomiast dialog zewnętrzny będzie omówiony 
w ramach dialogu ekumenicznego ze światem który jest centrum analiz i zainte-
resowań Bernarda Sesboüégo. 

Kształt ekumenicznej drogi wynika z dostępnej historii ekumenizmu. Ses-
boüé, obrazując główne okresy tej historii dzieli je na dwa podstawowe. „Pierw-
szy można by nazwać ekumenizmem miłości. Ekumenizm ten zawierał w  sobie 
głębokie nawrócenie serca wszystkich na nasze chrześcijańskie braterstwo poprzez 
ponowne odkrycie w życzliwości i wzajemnym szacunku naszej wspólnej tożsa-
mości chrześcijan. Ten ekumenizm doprowadził nas do wspólnej modlitwy i do 



2

ROZDZIAŁ 1

wspólnych działań w służbie ludzkości. Wszystko to dalekie jest od przedawnie-
nia i domaga się coraz głębszego przenikania do naszych dzisiejszych wspólnot. 
Na tym ekumenizmie spotkania zaszczepiony został drugi, dialogu doktrynalne-
go. Był to kolejny krok wymagający innego wymiaru nawrócenia, już nie tylko 
nawrócenia serca – które w żaden sposób nie może być umniejszane, ponieważ 
stanowi stale konieczny punkt wyjścia – ale nawrócenia intelektu, które jest nie-
zbędne do podjęcia najpierw konfrontacji ze sporem doktrynalnym, a następnie 
wspólnych działań teologicznych w oparciu o coraz szersze rozumienie naszych 
podzielonych języków. Chodzi zatem o pracę nad punktami doktrynalnymi, któ-
re nas dzielą lub wydają się nas dzielić”1. Rozróżnienie takie odwołuje się zarówno 
do wiary jak i rozumu jako faktorów umożliwiających wszelki dialog. Włączają-
ce podłoże eklezjologicznych dociekań domaga się ciągłego procesu transforma-
cji zarówno na płaszczyźnie nawrócenia wyznaniowego jak i poddania intelektu 
procesowi zapoczątkowanemu przez Ducha Świętego2. Odczytanie konieczności 
wyjścia w świat chrześcijańskich kościołów i wyznań jest podejmowane w sche-
macie pojednania i dalekosiężnych zmian oraz poczynionych recepcji odnośnie 
do doktryny i praktyki kościołów. 

Starania prezentowane przez Sesboüégo domagają się reinterpretacji i udo-
skonalenia obecnego funkcjonowania kościołów czy też poszczególnych chrze-
ścijaństw. „Krótko mówiąc, musimy przejść od badań w rozproszonych, spora-
dycznych grupach do zmian w  życiu i  sposobach działania Kościołów. Należy 
kłaść nacisk na potrzebę konkretnej, widocznej transformacji zachowań wspól-
not. Można wskazać na dwa aspekty: po pierwsze odtworzenie w jedności wszyst-
kich znaków, wszystkich rzeczywistości, wszystkich struktur (odnoszących się do 
przepowiadania, sakramentów, posług itp.), które należą do tajemnicy Kościoła 
i  są dziś albo rozproszone, albo noszą na sobie znak rozdzielenia. Po drugie - 
pojednanie musi być aktem wspólnot traktowanych jako całość i zgadzających 
się na przyjęcie i  życie według wszystkich jego wymagań. Wejście w  ten ruch 
oznacza ogromny próg do przekroczenia, a więc zrozumiałe jest to swoiste eku-
meniczne wahanie i dojście do granicy po bardzo dobrych postępach w ostatnich 
latach. Próg ten jest zasadniczo progiem nieodwracalności, akceptacji procesu, 
w który angażujemy się w wierze, nie wiedząc, dokąd nas zaprowadzi, ale mając 
świadomość, że status quo jest już dłużej niemożliwe. Tutaj zresztą sprawdza się 

1  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique. Église et sacrements. Eucharistie et ministères, la Vierge 
Marie, Paryż 1990, s. 15.
2  Tenże, s.16.



3

ZNACZENIE MODELU EKUMENICZNEGO W MYŚLI BERNARDA SESBOÜÉ SJ

stare porzekadło mistrzów duchowych: kto nie posuwa się naprzód, ten się cofa”3. 
Wchodzenie w przestrzeń ekumenicznego pojmowania Kościoła wymaga wejścia 
w dynamiczny proces, który, mimo iż nie został zakończony, zwiększa rzeczywi-
stość różnic i problemów do rozwiązania, czy też, lepiej rzecz ujmując, do ponow-
nego odczytania. To konieczny krok dla zbliżenia rozumianego jako dialog wraz 
z podjęciem wysiłków na rzecz poszanowania tożsamości wyznaniowej. 

Znaczenie ekumenicznego modelu eklezjologii jest fundamentalne, opiera 
się bowiem o rdzeń rozumienia wiary w Boga pojmowanego jako spersonalizowa-
na relacja dynamiczna, która podlega zmianie i kształtowaniu poprzez odniesie-
nie do Kościoła jako uniwersalnego chrześcijaństwa, w znaczeniu powszechnego 
zaproszenia dla wszystkich. 

Sam termin „ekumenizm” jest interesujący, gdyż jest wieloznaczny i wielo-
płaszczyznowy. „Do oficjalnego języka kościelnego termin οἰκουμένη wprowa-
dzony został dopiero w IV wieku, gdy biskupi zgromadzeni na soborze w Kon-
stantynopolu (381) określili poprzedni sobór, który miał miejsce w  325 roku 
w Nicei, jako «powszechny», czyli «ekumeniczny». Oznaczało to, że sobór ten 
reprezentował cały Kościół, a jego uchwały miały obowiązywać wszystkich jego 
członków. W  pierwotnym i  tradycyjnym znaczeniu οἰκουμένη posiada więc 
podwójny wymiar: bezpośredni, wąski, związany z  instytucją soborów i  ozna-
czający powszechny ich zasięg i charakter, oraz pośredni, szerszy, odnoszący się 
do jedności kościelnej wszystkich chrześcijan w jednym Kościele Chrystusa. Ta-
kie znaczenie słowa «ekumenizm» utrzymało się w chrześcijaństwie w zasadzie  
do XIX wieku. Co prawda, po Wielkiej Schizmie dzielącej chrześcijaństwo na 
wschodnie i  zachodnie, samo słowo οἰκουμένη było rzadziej używane, jednak 
jego zasadniczy sens związany z kategorią powszechności pozostał niezmienny”4. 
Niezmienność niejako przeplata się z  terminem uniwersalność, gdyż chodzi 
o wierzących w tego samego Boga w Trójcy Świętej. 

Jezus z Nazaretu, którego obrazy, także błędne, prezentuje Bernard Sesboüé5, 
jest w centrum rozważań teologicznych. Postać historyczna o istotnym wpływie 
na ludzkie przeznaczenie interesuje chrześcijan różnych wyznań. „Jezus historycz-
ny widział swoją misję i swoją śmierć jako mające zbawczy wymiar. Pojmował, 
że w Jego misji i śmierci Bóg był bezpośrednio zaangażowany i że wyprowadzi 
z nich swoje ostateczne zwycięstwo; że w Nim i przez Niego, również w  Jego 

3  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…., s. 17.
4  D. Wąsek,  M. Gilski., T. Kałużny,  Unitatis redintegratio Sobór Watykański II o ekumenizmie, 
Kraków 2024.
5  Por. B. Sesboüé, Jezus Chrystus na obraz ludzi. Krótki przegląd przedstawień Jezusa na przestrzeni 
historii, przeł. P. Rak, Kraków 2006.



4

ROZDZIAŁ 1

śmierci na krzyżu, działa Bóg i  nic mniej niż Bóg. Egzegeta francuski Jacqu-
es Guillet pisze podobnie: «Możemy głosić, że w swojej śmierci Jezus Chrystus 
nas zbawia jedynie wówczas, gdy przekonanie to pochodzi od Niego samego». 
To samo stwierdzają teologowie Międzynarodowej Komisji Teologicznej, kiedy 
piszą: «Całe przepowiadanie apostolskie opiera się na przekonaniu, że Jezus wie-
dział o tym, iż jest Synem, Posłanym Ojca. Bez takiej świadomości Jezusa, nie 
tylko chrystologia, lecz także cała soteriologia byłaby

pozbawiona podstaw»6. W modelu ekumenicznym chodzi zatem o odnie-
sienie do Trójcy Świętej, która przez Wielenie i całą prehistorię interesowała się 
ludzkimi dziejami. Nie sposób myśleć o ekumenizmie dla samego ekumenizmu, 
nie mając w perspektywie odniesienia do Absolutu.

Znaczenie ekumenicznego modelu prezentowanego w  dziełach Bernarda 
Sesboüé SJ, zostanie przedstawione w poszczególnych paragrafach dotyczących 
wspólnot poreformacyjnych oraz prawosławia. Kolejność tekstów może okazać 
się momentami anachroniczna pod względem historycznym, jednakże wynika 
z kolejności sporządzonych tłumaczeń i dostępnych materiałów. Zaczniemy ana-
lizę tekstów Bernarda Sesboüé od wspólnot poreformacyjnych. 

6  Z. Kubacki, Kościół, religie  i zbawienie. O jedyności i powszechności zbawczej Kościoła oraz zbaw-
czej roli religii niechrześcijańskich , Kraków 2016, s. 563. 



1

Rozdział 2

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ  
WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

A by przejść do tego zagadnienia należy zrobić ogląd wspólnoty, która obec-
nie pielgrzymuje w drodze do Trójcy Świętej. Kościół „otwartych drzwi”1, jaki 
pojawiał się w wypowiedziach papieża Franciszka, a którego eklezjologią zajmuje 
się Bernard Sesboüé, wymaga nie tyle odczytania różnic, ale współrozumienia 
chrześcijan podzielonych wiekami i różnymi kwestiami natury teologiczno-prak-
tycznej. W swoich publikacjach Sesboüé głównie odwołuje się do wspólnot lute-
rańskich, wspólnot reformowanych oraz wspólnot anglikańskich.

Głównym i  centralnym tematem pozostaje wciąż zagadnienie nieomylno-
ści kościelnej, zwłaszcza w odniesieniu do prymatu piotrowego. „O ile Kościoły 
prawosławne sytuują nieomylność w całym ciele Kościoła, to Kościoły, które wy-
łoniły się z reformacji, umieszczają ją w samym Piśmie Świętym. Z odmiennych 
powodów i w zupełnie nowym klimacie kulturowym spotykamy się z podobną 
niechęcią do sytuowania miejsca wyrażania nieomylności w  instytucji kościel-
nej”2. Na czym w takim razie miałaby polegać inkluzywność wobec protestanty-
zmu? Być może na odejściu od sporów z przeszłości, a przejściu do nowej formy 
współbycia razem w  realiach własnych tożsamości wyznaniowych. Temat nie-
omylności pozostaje, ale nie jest on jedynym do podjęcia, zatem nie należy się na 
nim koncentrować i zatrzymywać procesu dialogu.

1  Franciszek, adhortacja apostolska evangelii gaudium, nr 47: „Kościół jest powołany, by był 
zawsze otwartym domem Ojca. Jednym z konkretnych znaków tego otwarcia jest to, aby wszędzie 
były kościoły z otwartymi drzwiami. Chodzi o  to, że jeśli ktoś pragnie iść za natchnieniem Du-
cha i zbliża się, szukając Boga, nie spotkał się z chłodem zamkniętych drzwi. Ale są jeszcze inne 
drzwi, które także nie powinny być zamknięte”, za: https://www.vatican.va/content/francesco/pl/
apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.
html [dostęp 12.12.2023].
2  B. Sesboüé, Histoire et théologie de l’infaillibilité de l’Église, Bruksela 2013, s. 338.



2

ROZDZIAŁ 2

Bernard Sesboüé optuje za tym, by pogłębić rozumienie m.in. osoby Marci-
na Lutra, a wraz z tym dostrzec motywy, które kierowały nim w odmiennym sta-
nowisku wobec nieomylności. „Młody Luter popierał, w ramach teologii swoich 
czasów, niezawodność wiary Kościoła rzymskiego. Oskarżając się o bycie w prze-
szłości papista insanissimus, mówił, że wierzył wtedy, iż papież jest prowadzony 
przez Ducha Świętego i nie może się mylić. Po roku 1517, podczas kontrowersji 
wokół jego tez o odpustach oraz pod wpływem odkrywania przez niego Ewan-
gelii, Luter zadawał sobie z większą stanowczością pytania o nieomylność i nie-
zawodność Kościoła rzymskiego i Kościoła powszechnego. Doszedł do wniosku, 
że nie ma «jednoznacznej zgodności» między Ewangelią i słowami Kościoła, więc 
stopniowo porzucił przekonanie, że w  Kościele istnieje jakaś instancja zdolna 
do bycia obowiązującą w imię wiary”3. Brak niejakiej spójności i dysonans, jaki 
odkrył Luter, powodował w nim wnioskowanie zaprzeczające nauczaniu o nie-
omylności. Wyrazem jego sprzeciwu był też ówczesny kontekst, czyli nienatural-
ne traktowanie papiestwa oraz duchownych, którzy są tylko ludźmi i to ludźmi 
błądzącymi a nie ideałami w każdej materii. 

Doprecyzowania wymaga fakt interpretacji pogłębionej, w której nie czło-
wieka ujmuje się jako nieskazitelnego i  nieomylnego, ale wspólnotę poddaną 
działalności Trójcy Świętej. Sesboüé przypomina pewne różnice i  przesunię-
cie akcentu z  jednostki na cały Kościół. „Tylko Kościół powszechny nie może 
błądzić; i Kościół jest nieomylny, ilekroć słucha słowa Bożego wypowiadanego 
w głoszeniu, i gdy rządzi nim Duch Chrystusowy. Jest nieomylny in credendo. 

„Dla Lutra nieomylne jest głoszenie wierne Ewangelii! [«Tak mówi Pan», «Haec 
dicit Dominus»!] (Grupa z Dombes). To Słowo Boże jest nieomylne - na tym 
opiera się jego myśl. Kościół katolicki popełnia błąd, przypisując sobie nieomyl-
ność poza Słowem, podczas gdy może do niej pretendować jedynie w oparciu 
o Słowo Boże. Mylić może się papież, a nawet sobór, który Luter uważa za nad-
rzędny wobec papieża. Dlatego Luter odrzuca nieomylność instytucji kościelnej 
lub jakiegoś ustanowionego magisterium, które przywłaszczyłoby ją sobie auto-
nomicznie, a więc odrzuca instytucjonalizację nieomylności. Ewolucja jego posta-
wy w tej dziedzinie była dość powolna i bardzo stopniowa”4. Dzisiejsze podejście 
do formułowania dyskusji na temat form sprawowania urzędu piotrowego nie 
przypomina niczym podejścia, które zastał Luter. Zapewne jego argumentacja 
mogłaby uzyskać więcej właściwych interpretacji, gdyby Kościół podjął szczegó-
łowy dialog. Na obecnym etapie już pojawiły się papieskie odniesienia do formy 

3  B. Sesboüé, Histoire et théologie…, s. 338-339.
4  Tamże, s. 339.



3

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

odczytania i  sprawowania niemylności, odchodzi się od słowa znamionującego 
uzurpowanie władzy i  przewagi nad innymi na rzecz rozumienia powierzonej 
funkcji i czasowego mandatu wobec wspólnoty.

Należy dodać, że zmienna czasowa pozwoliła na nowe odczytanie pryma-
tu, który jest odebrany jako zaleta. Mimo to można dziś zauważyć także pewną 
pozytywną tendencję wyrażaną przez wielu niekatolików, a mówiącą o potrzebie 
wspólnego centrum chrześcijaństwa. Centrum takie mogłoby stanowić skuteczną 
obronę przed popadaniem w zależności od uwarunkowań systemów czy to poli-
tycznych czy kulturowych; w taki sposób wiara chrześcijańska zachowałaby swoją 
jednoznaczność wśród zgiełku i  hałasu wywołanego przez ideologie”5. Odwró-
cenie perspektywy może przenieść przywołany dawny spór na inne rozumienie, 
które nie jest zagarnięte przez jedną tylko konfesję. Zauważenie przez współbraci 
w wierze momentów spornych jest wyzwaniem do dialogu.

Sitz im Leben dialogu z protestantyzmem wraz z brakami w dysputach po 
stronie Kościoła rzymskokatolickiego są podstawą do lepszego wniknięcia w mo-
tywy i przesłanki, z którymi borykali się reformatorzy, nierzadko poddający kry-
tyce zjawiska występujące w Kościele godzące w rzeczywiste teologiczne przesłan-
ki odnośnie do włączania ludzi w soteriologiczny dialog z Trójcą Świętą. 

Bernard Sesboüé wspomina kwestie odpustów jako przykład nowego pro-
blemu ekumenicznego, poświęca jeden z paragrafów i daje znak zapytania, jak-
by miało to być zagadnienie do przypomnienia6. Samo zagadnienie podziałów 
i  rozłamów nie jest nowym zjawiskiem. Chrześcijaństwo na przełomie wieków 
zmagało się z różnymi formami odstąpienia od pierwotnego nurtu. Naszą analizę 
przeprowadzimy według schematu obecnego w poprzednich rozdziałach, miano-
wicie wyjdziemy od tekstów skrypturystycznych by zapoznać się z patrystyczny-
mi komentarzami i odniesieniem UNK, a następnie przejść do innych teologów 
w konfrontacji z Bernardem Sesboüé. W przekazach biblijnych można odnaleźć 
wzmianki o odejściach od wiary oraz odmowy przyjęcia jej w prezentowanym 
kształcie. Przyjrzyjmy się tym przekazom i temu, co one mogą wnieść w rozumie-
nie głównego zagadnienia. Konieczne w ramach analizy Sesboüégo jest powróce-
nie do podłoża biblijnego, na którego podstawie próbuje on niejako rozszczepić 
prawdę o  zranionym Kościele poprzez wielość rozumowań na temat doktryny 
wiary i  jej najwcześniejszych świadectw. Sesboüé odnosi się najczęściej do po-
dejścia luterańskiego i  potem reformowanego oraz anglikańskiego, aby przejść 
do prawosławia. Algorytm dochodzenia do modelu ekumeniczno-inkluzywnego 

5  J. Ratzinger, Kościół wspólnotą, przeł. W. Życiński, Lublin 1993, s. 31.
6  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique..., s. 127. 



4

ROZDZIAŁ 2

u Sesboüégo wynika z zakotwiczenia jego poszukiwań w tekstach skrypturystycz-
nych, z których wydobywa istotę rozumienia wiary, dlatego teraz od tych źródeł 
rozpoczniemy. 

W źródłach biblijnych

Na kanwie rozumienia możliwości oddalenia od Boga i  od wspólnoty za-
częto definiować kategorie takie jak grzech i możliwość jego usprawiedliwienia. 
Biblijne doniesienia o popełnionym grzechu człowieka są częste, podobnie jak 
przemożna inicjatywa i dążność Bożego zamysłu do opatrzenia zranień powsta-
łych przez taką czy inną niewierność czy nieposłuszeństwo. Teologiczno-biblijna 
wymowa historii chrześcijańskich doktryn u  Bernarda Sesboüé zawiera pewną 
powtarzalną matrycę, która jest obecna w każdym wyznaniu. Biblijny przekaz 
koncentruje się na Osobie Mistrza z Nazaretu, przez którego odczytywane jest 
przejście od grzechu do usprawiedliwienia. Problematyka, którą porusza Sesboüé 
zawiera się w trzech cytatach, które nazywa „formami zalążkowymi” odwołują-
cymi się do soteriologii7. Formuły zalążkowe zbawienia nazywane są preludium 
i odwołują się do sensu zbawczych misteriów Chrystusa. 

Pierwsza formuła brzmi „za nas”. Ukierunkowanie trynitarnego zamysłu na 
człowieka jest pierwszym punktem w  rozwoju myśli o  zwrocie akcji przybliża-
jącym mu Boży zamysł. „Egzegeza podkreśla pierwotny charakter tych sformu-
łowań. Xavier Léon-Dufour wysuwa na pierwszy plan dwie inne podstawowe 
interpretacje (…). Pierwsza wychodzi od kontrastu między śmiercią i  zmar-
twychwstaniem: gorszący i bezsensowny charakter sprawiedliwego zostaje unie-
ważniony przez doświadczenie jego zmartwychwstania. Jezus żyje, a Bóg oddał 
Mu sprawiedliwość. Druga interpretacja wprowadza śmierć Chrystusa w Boży 
zamysł, pokazując, że wszystko dokonało się «według Pisma». W tym zamyśle 
śmierć Jezusa nabiera wartości eschatologicznej, czyli chodzi o wydarzenie defi-
nitywne o zasięgu uniwersalnym. O ile należałoby uznać, że te dwie interpretacje 
są dawniejsze od «za nas», to trzeba jednak zauważyć, że pozostają one nieme lub 
domyślne, jeżeli chodzi o wyrażenie związku śmierci Chrystusa z  ludźmi. «Dla 
nas» to zatem pierwsze formalne soteriologiczne wyrażenie wydarzenia Jezusa, na 
podstawie symbolu wskazanego przez sam fakt: śmierć została zniszczona przez 

7  B. Sesboüé, Jezus Chrystus Jedyny Pośrednik. Rzecz o  odkupieniu i  zbawieniu, przeł. A. Kuryś,  
Tom 1, Poznań, 2015, s. 159.



5

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

życie; gorszący incydent wpisuje się w zamysł, który przerasta i przemienia”8. Po-
dana forma zalążkowa tłumaczona jest z języka greckiego, gdzie uzyskuje potrój-
ne znaczenie, a mianowicie: „w zamian nas”, „dla naszego pożytku”, „ze względu 
na nas”9. „Za nas” w rozumieniu dialogu odnosi się do każdego wyznania w klu-
czu włączającego wymiaru eklezjologii. Jeżeli „za nas” doszło do Wcielenia, ofiary, 
wykupienia, oddania życia, wydania siebie z  miłości, zawiera ta formuła rosz-
czenie powszechności. „Owo «za nas» jest uniwersalne: chodzi o wielkie rzesze 
ludzi”10. Uniwersalizm zbawczy, jaki zawiera się w  nowotestamentalnych prze-
kazach, daje niejako chrześcijanom wspólny mianownik, co do którego możliwe 
jest powracanie i analizowanie szczegółowe. Eklezjologia inkluzywna zawiera się 
w powrocie do pamięci o swojej tożsamości, do głoszenia wszystkim i wszędzie 
narracji o zbawieniu realizowanym za pośrednictwem kościelnych struktur. 

Druga formuła zawiera słowa „za nasze grzechy”. „«Za» oznacza z  jednej 
strony «ze względu na» (to, co jest oznaczone przez przyimek dia z Rz 4,25) lub 
«z powodu», z drugiej zaś strony - «aby nas uwolnić od». «Dla pożytku» nie może 
odnosić się do grzechów, ale dotyczy grzesznych ludzi. Formuła z 1P 3,18 wyraź-
nie na to wskazuje: Chrystus umarł z powodu grzechów i dla pożytku niesprawie-
dliwych”11. Pojawia się też odwołanie do Listu do Hebrajczyków, gdzie Chrystus 
porównywany jest z ofiarą sugerującą dawne kulty świątynne12.W drugim wyra-
żaniu podane zostają powody, czyli grzechy, za które następuje ofiara. Formuła 
pojawiająca się w dawniejszych streszczeniach kerygmatycznych ma inkluzywny 
charakter w odniesieniu do występowania w Nowym Testamencie i związku bez-
pośrednim z osobami, które z nią się zapoznają czy ją tłumaczą. Odniesienie do 
całości wyrażone w wyrazie „nasze” obejmuje wszystkich zainteresowanych zakre-
sem i treścią, jakie są w niej zawarte.

Ostatnia, trzecia formuła preludium u Bernarda Sesboüé zawiera słowa „dla 
naszego zbawienia”. „Formuła «dla zbawienia» (eis soterian) jest mocno poświad-
czona w Nowym Testamencie, ale w streszczeniach wiary nie pełni funkcji rów-
norzędnej wobec dwóch poprzednich formuł.(…) Wyrażenie najbliższe formule 
znajduje się w Liście do Hebrajczyków, którego autor, mówiąc o  cierpieniach 
i posłuszeństwie Syna, stwierdza, że stał się On «sprawcą zbawienia wiecznego dla 

8  B. Sesboüé, Jezus Chrystus Jedyny Pośrednik…, s. 160. Sesboüé korzysta z pozycji X. Léon-Du-
four, La mort rédemptrice du Christ selon le Nouveau Testament, w : Mort pour nos péchés, Bruxelles 
1976, s.18.
9  Tamże,  s. 162. Podane analizy formuły podje Sesboüé, za: W. Kasperem, Jezus Chrystus, przeł. 
B. Białecki, Warszawa 1983, s. 222.
10  Tamże, s. 163.
11  B. Sesboüé, Jezus Chrystus Jedyny Pośrednik…, s. 165.
12  Tamże.



6

ROZDZIAŁ 2

wszystkich, którzy Go słuchają» (Hbr 5,9). (…) Równoważność między zbawie-
niem, a życiem jest wyrażona w następującej formule Janowej «Chlebem, który ja 
dam, jest moje ciało, [wydane] za (hyper) życie świata» (J6, 51)”13. Trzy zebrane 
formuły stanowią o biblijnym zarysie chrześcijańskiego zabiegania o sprawę zba-
wienia. Wydarzenie Chrystusa pozwala na przypomnienie wspólnych słów, które 
odnoszą się do wszystkich chrześcijan. Bernard Sesboüé da wyraz tego zespolenia 

„form zalążkowych” przez czynienie z nich swoistego rodzaju wzoru. „Ten zbiór 
formuł stanowi matrycę wszelkiej chrześcijańskiej nauki o zbawieniu przez śmierć 
i zmartwychwstanie Jezusa. Podałem tak wiele cytatów z tego zbioru, żeby pod-
kreślić częstotliwość powtarzania się pewnej istotnej przesłanki i aby ukazać wpro-
wadzenie «dla» w konteksty odwołujące się do różnych kategorii proponujących 
bardziej rozwinięta naukę o zbawieniu”14. Powtarzający się motyw odkupieńczej 
miłości jest prezentowany w wielu zalążkowych formach. Preludium zaprezento-
wane przez Bernarda Sesboüé stanowi trzon wyznania wiary w chrześcijańskim 
dyskursie. Dyskurs ten jest podejmowany od wieków w różnych formach. Zna-
mienitą formą tłumaczenia tekstów skrypturystycznych są pozostawione przez 
Ojców Kościoła komentarze na których podstawie teologowie przedstawiali ko-
lejne wnioskowanie o inkluzywnym rozumieniu wiary.

Elementy, które mogą skierować wspólną drogę ekumeniczną odnajduje 
Sesboüé w  analizie poszczególnych wyznań dla przykładu protestanckiej teolo-
gii, w której odnajduje elementy mogące wraz z wiernością dziedzictwu wyzna-
niowemu być przyczyną do wzajemnych odniesień. Na bazie poreformacyjnego 
odłączenia protestantów wnioskuje o ich centralnym zakotwiczeniu w tekstach 
skrypturystycznych, które stają się podstawą dla dialogu wszystkich chrześcijan. 

„Teologia protestancka jest wybitnie biblijna, jest to jeden z  jej głównych chary-
zmatów. Rozwija się w  dużej wolności wobec tradycyjnego i  dogmatycznego 
odniesienia wiary, co nadaje mu wielką hermeneutyczną śmiałość i  energiczną 
moc afirmacji. Jest bardzo wrażliwa na wymogi historyczno-krytyczne i naukowe, 
na pytania kulturowe oraz na aprioryczność świadomości naszych czasów: z tych 
wszystkich powodów zamierza aktualizować przesłanie wiary. Jest również bardzo 
uważna na pytania stawiane przez młode Kościoły. Wierna intuicjom Reformacji 
podkreśla raczej punkt widzenia wierzącego podmiotu i doświadczenie wiary, niż 
obiektywność tajemnicy (której chętnie odmawia przyznania całościowej wizji) 
i sposób, w jaki nabiera ona instytucjonalnego kształtu w Kościele. 

13  Tamże, s. 166.
14  Tamże, s. 167.



7

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

Ma ona wymiar profetyczny: jest wyrazem wiary niespokojnej, nigdy z sie-
bie nie zadowolonej i lubiącej krzyczeć. Wszystkie te cechy dają jej oddech i wiel-
ką moc uwodzenia. Protestancki teolog z wielką siłą sugestii realizuje jeden, od-
nowiony wymiar chrześcijańskiej tajemnicy, który łatwo powoduje przylgnięcie, 
a nawet entuzjazm. Daje to możliwość myślenia kreatywnego i w łatwy sposób 
atrakcyjnego. I należy teologii protestanckiej przyznać to, że przez dziesięciolecia 
była potężnym motorem badań teologicznych”15. W tym miejscu na temat biblij-
nego odniesienia należy wyjaśnić, że oprócz analizy Sesboüé próbuje opisać cechy 
wynikające z takiego ukorzenienia teologiczno-biblijnego. Wymienia on pochy-
lenie się nad tekstami skrypturystycznymi jako pewien charyzmat tego wyznania, 
przez który protestanci podobnie jak całe chrześcijaństwo próbują się zmierzyć 
z  recepcją i  aktualną odsłoną wiary dla współczesnych. Ewangelia jest uniwer-
salna, chrześcijanie potwierdzą, że jest to tekst będący dla nich żywy i wzywający  
do działania. W różnych odmianach chrześcijaństwa domaga się ona zatem entu-
zjastycznego rozprzestrzeniania jej treści po krańce ziemi. 

Przyszły zaczątek pojednania może właśnie oprzeć się o  teksty skryptu-
rystyczne i  podejście, w  którym kwestia ciężaru poszczególnych zagadnień in-
terpretacyjnych rozłoży się wobec postawionej kwestii czy wspólnego dążenia  
do wyznaniowego nawrócenia poszczególnych stron. Bernard Sesboüé celowo 
określa przeciwieństwa, jakie występują między wierzącymi, jednak nie po to,  
by porzucać możliwe biblijne zakotwiczenie, ale raczej, by zadomowić się w swo-
jej interpretacji otwartej ku różnicom innych wyznań. „Cechy te mają oczywiście 
swoją przeciwwagę: teologia protestancka kładzie zbyt duży nacisk na stanowiska 
uczonych (egzegetów, historyków, teologów) kosztem zmysłu wiary obecnego we 
wspólnotach. Ma skłonność do krytykowania danych wiary i mierzenia ich wyni-
kami aktualnej nauki lub wymogami kultury. Tworzy zatem wielkie cmentarzy-
sko porzuconych hipotez po przedstawieniu ich jako prawdy ostateczne. Jest też 
poruszana historycznym wahadłem, które przenosi ją z jednej skrajności w drugą, 
na przykład z  jednostronnej afirmacji transcendencji Boga, z  ryzykiem zdepta-
nia człowieka, do niejednoznaczności immanencji Boga w człowieku. Wydaje się,  
że brakuje w  niej elementu regulującego, który sprowadzałby ją z  powrotem  
do pewnych imperatywów przekazywanej i  przeżywanej wiary kościelnej”16. 
Sesboüé odwołuje się tu do faktu chrześcijańskiej kościelności, która zwiększa 
samoświadomość wierzących, gdyż to ich wspólnoty regulują i odnoszą się do 
wspólnie czytanego i  celebrowanego tekstu biblijnego. W  każdym wyznaniu 

15  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 77.
16  Tenże, s. 77.



8

ROZDZIAŁ 2

istnieje ryzyko, jakie opisuje wyżej Sesboüé, mianowicie kreacji hipotez na te-
mat tekstów skrypturystycznych, bez wyraźnego przylgnięcia do nich z aparatem 
historyczno- krytycznym. Człowiek w odniesieniu do treści biblijnej jest zawsze 
tym, który szuka relacji z  Trójcą Świętą oraz odnajduje zwrócenie się do niej 
w postaci rzeczywistości charytologicznej, o czym w dalszej części paragrafu do-
wiemy się z przekazów Ojców Kościoła.

W nauczaniu Ojców Kościoła 

Podejmując refleksję naukową Bernard Sesboüé rozpoczyna od pojmowania 
stworzenia w patrystyce, a następnie przechodzi do tematu łaski. Człowiek nieja-
ko staje się wobec Boga partnerem dialogu. Od św. Augustyna Sesboüé wymienia 
momenty owego stawania się i odejścia od pierwotnej czystości. 

Na samym początku człowiek jest niewinny, gdyż niejako dopiero wy-
szedł z  rąk Bożych17. W  Księdze Rodzaju następuje jednak pewna przemiana.  

„Ów niewinny człowiek stał się już na samym początku człowiekiem grzesznym 
i  winnym. Jednakże dystans powstały w  tekście biblijnym pomiędzy Rdz 1-3 
i  Rdz 3 objawia pewne rozdwojenie początku: przed początkiem zła ma miej-
sce początek dobra. (…) Ów grzeszny człowiek pozostaje w sytuacji radykalnej 
potrzeby zbawienia. (…) Człowiek grzeszny ma ponadto potrzebę uzdrowienia 
i  «wyzwolenia» ze swej sytuacji grzechu, która dotyka z  jednej strony życiowej 
relacji z Bogiem i która, z drugiej strony czyni z niego człowieka zdezorientowa-
nego, zranionego «zepsutego». Owo zbawienie i owo odkupienie przychodzą doń 
z  inicjatywy Boga w Jezusie Chrystusie, jedynym pośredniku, a sposób, w jaki 
się to dzieje, winien być analizowany we wnętrzu każdej osoby ludzkiej. Oto 
cała dziedzina usprawiedliwienia, która swe najważniejsze oparcie biblijne ma 
w Liście do Rzymian, oraz łaski, w jej stosunku do wolności. Augustyn położy 
w niej ostateczny znak, a stanie się ona przedmiotem wielkich kontrowersji na 
Zachodzie(…)”18. Zbawienie jest centralnym odniesieniem w dialogu mającym 
swe podłoże w  próbie zbliżenia się do rozwikłania problemu grzechu. Wiado-
mą jest rzeczą, że Bóg radzi sobie z grzechem, natomiast człowiek potrzebuje do 
tego wytłumaczenia i teologicznego uzasadnienia. Dialog jest miejscem spotkania 
dla rozumienia, w  jaki sposób możliwe jest zbawcze pośrednictwo i  zbawienie 
jednostkowe oraz całościowe. Pośród podziałów wynikłych w  historii intuicja  

17  B. Sesboüé, Historia dogmatów. Człowiek i jego zbawienie, przeł. P. Rak, Tom 2, Kraków 2001, 
s. 23.
18  B. Sesboüé, Historia dogmatów. Człowiek…, s. 23-24.



9

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

św. Augustyna zawiera odwołanie się do sumienia i do analizowania, w jaki spo-
sób następuje kenotyczne zbliżenie między danym człowiekiem a Trójcą Świętą. 
Ekonomia zbawcza zawiera w  sobie etap usprawiedliwienia i  łaski, która przy-
chodzi z inicjatywy Bożej. Człowiek i jego podejście do zbawienia jest tematem 
dialogu, który zasadza się na możliwości odmiany jego grzesznej konstrukcji na 
zamysł odnośnie do bliskości Stwórcy i stworzenia.

Oddalenie i  powrót to centralne punkty wyjścia w  dialogach o  Kościele, 
w którym Trójca święta otwiera się na człowieka pomimo jego słabości. „Odda-
lenie od Boga i możliwość powrotu zostaną następnie przez teologię przełożone 
na kategorie grzechu i usprawiedliwienia, których historię i wartość prześledzimy. 
Jeśli «konkretny człowiek» w tradycji augustiańskiej był synem grzesznego Adama 
z Rdz 3, nie zaś człowiekiem stworzenia z Rdz1-2  nawet jeżeli ten ostatni sta-
nowi parametr człowieka odkupionego – refleksja antropologiczna miała jednak 
tendencje do przywiązywania się do hipotezy natury ludzkiej jako takiej. «Czło-
wiek augustyński», syn grzesznego Adama, rodzi się w «naturze zepsutej» czyli 
«zmienionej na gorszy stan». Inną możliwością byłaby sytuacja, w której człowiek 
rodziłby się bez łaski i bez grzechu, «w stanie czystej natury» (…). Potrzeba Od-
kupiciela stanowi dla refleksji Augustyna kategorialne ramy całego poszukiwania 
teologicznego, nawet dotyczącego stworzenia”19. Protologia i  soteriologia u  św. 
Augustyna przenikają się, gdyż możliwe jest przejście od pojmowania człowie-
ka jako chcianego i niesplamionego winą do człowieka obdarzonego ponownie 
inicjatywą stwórczej miłości. Bernard Sesboüé, rozwijając koncepcje „rozezna-
wania poświęceń”, niejako powraca do interpretacji patrystycznej, gdyż, pisząc 
o  „nawróceniu wyznaniowym”, zbliża się do jedności i  rozumienia jedynego 
Kościoła wynikającego z aktu wiary. „Wyjaśnijmy jeszcze charakter i wymagania 
«nawrócenia wyznaniowego», które jest dzisiaj naszym wyzwaniem. Tradycyjnie 
mówi się, że każde nawrócenie jest śmiercią dla siebie i przyjęciem żywego Boga. 
Jest nawróceniem od siebie do Boga. Jeśli tak jest, to sądzimy, że nawrócenie, 
o którym mowa, przechodzi dla każdego poprzez śmierć dla jego wyznaniowego 
egoizmu”20. Ojcowie Kościoła oprócz interpretacji biblijno-teologicznych sami 
przeżywali swoją wiarę w duchu spotkania z Bogiem żyjącym, zatem nawrócenie 
od siebie wraz z oczyszczeniem się od swoich wyobrażeń Boga czynionym przez 
dane wyznanie staje się być zasadne. Odczytania biblijnych narracji czynią z tych 
tekstów źródłowych okazję do inkluzywnego podejścia do wiary obecnej w ko-
ściołach chrześcijańskich. 

19  Tamże, s. 22. 
20  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 17.



10

ROZDZIAŁ 2

Można znaleźć u  Hilarego wzmiankę o  „naturalnej jedności chrześcijan”, 
która niejako jest matrycą do znajdowania jedności między wyznawcami Jezusa 
Chrystusa. „Jeśli więc stanowili jedność przez wiarę, tzn. ze względu na naturę 
tej wiary, na jej jedność, to czyż nie była to naturalna jedność? Przecież wszyscy 
odrodzili się do niewinności, do nieśmiertelności, do poznania Boga i do nadziei 
wiary, a  rzeczy te nie mogą być różnej natury, ponieważ jak jest jedna jedyna 
nadzieja i  jeden Bóg, tak jest jeden Pan i  jeden chrzest odrodzenia”21. Więcej 
w naturze odnajdujemy rzeczy wspólnych, wszyscy też jesteśmy uwikłani w czas 
i ludzką naturę. 

Chociaż w podstawowej wersji rozumienia odchodzenie od poznanej i wy-
uczonej prawdy wyznaniowej nastręcza wiele problemów i wątpliwości, to w od-
niesieniach nacechowanych czystością i otwartością na rozeznanie sposobu dialo-
gu i włączania do wiary jako miłości wypływającej z rozpoznania działania Trójcy 
Świętej daje ta postawa pozornego odejścia wyznaniowego możliwość otworzenia 
się na coś nowego lub dotąd nieuświadomionego. „Pozornie jest to oczywiste, 
ponieważ chcemy, aby obecny podział poszczególnych wyznań chrześcijańskich, 
mających własną spójność doktrynalną i socjologiczną, zniknął na rzecz jednego, 
prawdziwie powszechnego Kościoła. Ale głębiej umieranie dla własnego wyzna-
niowego egoizmu można rozumieć w  sensie umierania dla własnej wyznanio-
wej tożsamości, co jest bardzo szokującym wyrażeniem dla każdego człowieka 
szczerze wiernego własnemu Kościołowi. (…) Jednak wszyscy nosimy w  sobie 
przekonanie, że istnieje tylko jeden Kościół i  że wierność naszej wierze, nawet 
rozważanej w jej określonym pochodzeniu wyznaniowym, skłania nas do poszu-
kiwania tej jedności i do pracy na jej rzecz. (…). Jeśli nasza tożsamość wyzna-
niowa jest sprzeczna z tym poszukiwaniem jedności i jej urzeczywistnianiem, to 
musimy uznać, że ta tożsamość opiera się również na grzesznych podstawach, 
więcej, że to, co utrwala każde wyznanie wobec innych, co izoluje ją w jej specyfi-
ce, co uniemożliwia jej komunię, jest grzeszne. Innymi słowy, musimy uznać wy-
miar egoizmu instytucjonalnego i egoizmu doktrynalnego, który jest immanentny 
w każdym z naszych «wyznań»”22. Wiara jako fakt uniwersalny wynika z pewnych 
poświęceń i rozeznawania konicznych wymogów wzajemnego współbycia wraz 
z innymi chrześcijanami. Włączenie inaczej wierzących jest w eklezjologii inklu-
zywnej fundamentem dalszego tworzenia dialogu.

Nawrócenie wyznaniowe jest zatem zwykłym powrotem do Boga po odrzu-
ceniu własnych grzechów i egoizmu pojawiającego się wielowymiarowo. Sesboüé 

21  H. Lubac, Katolicyzm. Społeczne aspekty dogmatu, przeł. M. Stokowska, Kraków 1961, s. 108.
22  Tamże, s. 18.



11

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

określa ofiarę, jaką niesie ze sobą ekumenizm. „Od razu pojawia się ofiara, która 
dominuje nad wszystkimi innymi i której wyrażenie zapożyczę od brata Pierre-

-Yves'a Emery'ego: musimy wyrzec się, z obu stron, usprawiedliwiania rozłamu. 
Bądźmy jeszcze bardziej klarowni: musimy uznać, że rozłam był grzechem po obu 
stronach; grzechem przeciwko misterium Kościoła, grzechem, który dotyka na-
szej wspólnej eklezjalnej substancji, i grzechem, który grozi ukrytym zanieczysz-
czaniem naszych teologii, ponieważ teologia potrafi usprawiedliwiać to, co jest 
nie do usprawiedliwienia. Strzeżmy się wszelkiej teologii, która subtelnie uspra-
wiedliwia sytuację zerwania jedności. Mamy mocny punkt odniesienia: opisana 
w  NT różnorodność sytuacji eklezjologicznych nie doprowadziła do podziału. 
[por. Dzieje Apostolskie i  Listy pokazują nam Kościoły o  tradycji żydowskiej 
obok kościołów kultury greckiej – przypis Sesboüégo] Istniało wzajemne uznanie 
wszystkich tych wspólnot w komunii tego samego Kościoła. Nie możemy więc 
powoływać się na patronat NT do uzasadnienia naszej obecnej sytuacji. Ryzy-
kujemy zaś uzasadnianiem rozłamu za każdym razem, gdy proponujemy teolo-
giczną perspektywę jedności, która nie przechodzi przez konieczne nawrócenie”23.  
Historia człowieka staje się narracją o powrocie do Boga bez przekonania o wyż-
szości danego wyznania, jest nawróceniem osobistym przed Tym, który brzydzi 
się grzechem i mimo ludzkich małych perspektyw odnajduje się w sieci różno-
rodnych podejść do wiary. 

Jedność i  prowadzony dialog w  pierwszej perspektywie jest spotkaniem 
oczyszczającym z Trójcą Świętą, czyli rzeczywistością, która jest przechodzeniem 
ze śmierci grzechu do żyjącego Boga. „Jak już powiedzieliśmy, każde nawrócenie 
jest śmiercią dla siebie i nawróceniem do Boga żywego. Nie inaczej jest z nawró-
ceniem do jedności. Möhler przypomniał, że dla Ojców Kościoła «powrót do 
jedności wierzących jest nawróceniem do jedności Boga». Jeśli tak, to obecna 
sytuacja naszych Kościołów świadczy o ateizmie – lub politeizmie. Jeśli JEDEN 
Bóg objawia się w Kościele, to może się On objawić tylko w JEDNYM Kościele. 
Nie porównujmy zbyt szybko rodzin katolickiej, protestanckiej i prawosławnej 
do trzech Osób trynitarnych; to porównanie nas potępia. Nasz podział świad-
czy o tym, że w pewnym sensie nie znamy Boga. «Prawdziwy Bóg nie mieszka 
tam, gdzie jest izolacja». Ta refleksja przekonuje nas też, jeśli jest taka potrzeba, 
o «obiektywnie» heretyckim charakterze obecnej sytuacji: może ona karmić naszą 

23  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…,s. 19-20; Inspiracja przedstawiona w powyższym 
cytacie związana jest ze spotkaniem ekumenicznym z Grupy Dombes z roku 1967.



12

ROZDZIAŁ 2

medytację i nasze ekumeniczne działanie”24. Bernard Sesboüé odczytuje, że fakt 
podziału chrześcijan oznacza brak naszego poznania Trójcy Świętej. Wymaga 
on zastosowania algorytmu, w którym nawrócenie jest przed wszelkim ekume-
nicznym czynem. Działanie natomiast jest konieczne w rozwoju Kościoła, zatem 
kolejną częścią tego paragrafu będzie reakcja na świadomość winy poszczegól-
nych rozłączonych chrześcijan, którzy w różnorodnych dialogach i dokumentach 
próbują uczynić postęp w jedności do Boga i siebie wzajemnie. Już w starożyt-
ności istniały podziały, zatem należało je usystematyzować i określić, by stały się 
podstawą do dialogu i polemiką wobec nurtów przeciwnych25.

Intuicja Ojców Kościoła jest związana z wiecznością, całe misterium Syna 
Bożego objawiającego Trójcę Świętą pozwala na odniesienie się dogmatyczno- 
ekumeniczne do Jego osoby i  dzieła, które jest interpretowane przez chrześci-
jan różnych wyznań w kluczu eklezjologii włączającej. „Dziś dobrze wiadomo,  
że osobowa i konkretna tożsamość między Jezusem przedpaschalnym, ukrzyżo-
wanym i zmartwychwstałym Panem stanowi articulus stantis vel cadentis christolo-
giae. To, co starożytni Ojcowie postrzegali jako jedność prawdziwego człowieka 
i prawdziwego Boga w jednej osobie, w nieco statyczny sposób, dziś ujmujemy 
przede wszystkim – ale bez sprzeczności – w  linii chrystologii dwustopniowej 
Listu do Rzymian 1,3-4 jako jedność prawdziwego człowieka (…). Na podstawie 
tego podstawowego faktu nasuwa się nam wiele pytań: przede wszystkim, jak wy-
tłumaczyć tę tożsamość między «Jezusem historii» a «Chrystusem wiary»? Po wie-
lu debatach i po wielu ruchach wahadła między biegunem historii, niosącym ze 
sobą wszystkie wymagania nauki i krytyki, a biegunem wiary, która jest właściwą 
sferą słuchania transcendentnego Słowa Bożego i przyjmowania Jego interwencji 
w naszym świecie, jak pojmujemy niezbędną artykulację tych dwóch biegunów 
w żywej jedności? (…)Czy dzisiaj nie jesteśmy bardziej wrażliwi na nieciągłość 
niż na ciągłość? Czyż kontekst kulturowy Zachodu nie prowadzi go ku pewne-
mu doketyzmowi zmartwychwstania? Jak więc wyjaśnić, nie tylko w kategoriach 
wiary, ale także w  kategoriach wymogów nowoczesnej racjonalności, niewiary-
godną afirmację cielesnego zmartwychwstania Jezusa? Jakie znaczenie nadajemy, 
umieszczając ją na swoim miejscu w ogólnym przesłaniu o  zmartwychwstaniu, 
ewangelicznej informacji o  pustym grobie? Nie chodzi tu o  teologiczne argu-
menty dla specjalistów. Decydujące jest znaczenie soteriologiczne obu postaci tej  
 

24  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 20; W  tym fragmencie występują cytaty 
z Möhlera nt. Ignacego z Antiochii.
25  B. Sesboüé, Dieu peut-il avoir un fils? Le débat trinitaire du IV siècle, Paryż 1993. 



13

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

kwestii. Chodzi bowiem o łączność, to znaczy ciągłość i nieciągłość między życiem 
ludzkim a «życiem wiecznym», między naszym światem a światem ostatecznym”26. 

Chrześcijaństwo stoi przed wyzwaniem wejścia w kontekst kulturowy, gdzie 
prowadzi ze światem i  innymi wierzącymi dialog. „Wynika, z tego, że chrześci-
jaństwo jest inkulturowane już w  stadium narodzin. Łatwiej w  tej sytuacji do-
strzec niebezpieczeństwo słownictwa całkowicie oderwanego, mówiącego chętnie 
o wcielaniu chrześcijaństwa albo wiary, jak gdyby istniała jakaś istota (essentia) 
chrześcijaństwa, stopniowo wcielająca się w różne kultury. Spotkanie chrześcijań-
stwa z jakąś nową kulturą to zawsze jest spotkanie dwóch kultur”27. Podobnie jak 
za czasów ziemskiej drogi Chrystusa historycznego, tak teraz Kościół żyje w cza-
sach wielości kultur, pluralizmu wyznaniowego i zarzutów wobec niewierności 
ludzi związanych z Kościołem odnośnie do ewangelicznego orędzia. Dynamiczny 
a zarazem służebny wymiar Kościoła przenika się, tworząc wspólnotę ożywianą 
relacją z Trójcą świętą. 

Droga ziemska i wieczna Jezusa z Nazaretu nie jest tylko zbiorem interpre-
tacji, mów i  przypowieści człowieka opisującego siebie jako Syna Bożego, jest 
czymś więcej dla wszystkich chrześcijan. Stanowi o  tym możliwość kontaktu 
i więzi z Nim po tylu wiekach od ostatnich redakcji Ewangelii. Sesboüé nie ma 
wątpliwości co do żywotności wiary jako takiej i  w  odniesieniu do działającej 
też w świecie Trójcy Świętej. Model ekumeniczny wynikający z eklezjologii in-
kluzywnej zakotwiczony jest w postrzeganiu relacji z Bogiem, która nie pomija, 
a wręcz opiera się na zaistniałych kwestiach spornych wynikłych z podziału chrze-
ścijan. Podobnie czyni to urzędowa strona odniesień dogmatycznych wspólnoty, 
do których teraz przejdziemy. 

Magisterium Kościoła

Wspólnota Kościoła świadoma również własnej winy w odniesieniu do zaist-
niałego w świecie podziału chrześcijan próbuje złączyć ich na nowo w obecnych 
realiach Kościołów i wielości chrześcijaństw. 

Bernard Sesboüé wpisuję się w intuicję papieża Franciszka odnośnie do roli 
teologii także tej urzędowej. „Również niezbędna dbałość o naukowy status teolo-
gii nie może przesłaniać jej wymiaru sapiencjalnego, co już wyraźnie potwierdził 

26  Tamże, s. 79-80.
27  C. Geffré, Chrześcijaństwo wobec wielości kultur [w:] M. Rusecki, K. Kaucha, Z. Krzyszow-
ski, I. Ledwoń, J. Mastej (red.), Chrześcijaństwo Jutra. Materiały II Międzynarodowego Kongresu 
Teologii Fundamentalnej. Lublin 18-21 września 2001, Lublin 2001, s. 607.



14

ROZDZIAŁ 2

Tomasz z Akwinu (…). Dlatego bł. Antonio Rosmini uważał teologię za wzniosły 
wyraz „miłości intelektualnej”, wzywając jednocześnie zmysł krytyczny, nieod-
łączny od wszelkiej wiedzy, do ukierunkowania się na ideę Mądrości. (…) Tak 
więc rozum naukowy musi poszerzać swoje granice w kierunku mądrości, aby nie 
uległ dehumanizacji i zubożeniu. W ten sposób teologia może przyczyniać się do 
aktualnej debaty na temat «przemyślenia myśli», ukazując się jako autentyczna 
wiedza krytyczna. Jednak teologia jest w  stanie wypełnić tę misję tylko wtedy, 
gdy jest wiedzą sapiencjalną, nie abstrakcyjną i  ideologiczną, ale duchową, wy-
pracowaną na kolanach, brzemienną adoracją i modlitwą, kiedy staje się wiedzą 
transcendentną, a  jednocześnie uważną na głos ludu. Dlatego teologia powin-
na być teologią «ludową»: miłosiernie odnoszącą się do otwartych ran ludzkości 
i stworzenia oraz uprawianą wewnątrz ludzkiej historii, głoszącą nadzieję na jej 
ostateczne spełnienie”28. W świecie dominują różne nurty teologiczne, wciąż trwa 
debata i  pojawiają się myśli starsze i  nowsze, więc zadaniem teologii jest inte-
rioryzacja wiary w  obecnej odsłonie historycznej. Eklezjologia inkluzywna jest 
eklezjologią wcieloną w realia ludzkiego przeżywania wiary wraz z pojawiającymi 
się w jej ramach pytaniami lub/ i zarzutami. 

Opcja inkluzywna jest racją w  której dominuje człowiek wobec tematu 
wiary, zarówno aktualnie jak i potencjalnie wierzący. Dialog i teologia powinny 
zatem tworzyć sformułowania otwarte w domyśle na wszystkich ludzi. Postulat 
powrotu do wcześniejszych myśli, by je jeszcze raz przepracować czy w  jakiejś 
odsłonie wyjaśnić realizuje sukcesywnie Sesboüé w  swoich dziełach nt. chrze-
ścijaństwa i historii dogmatu, dokonując przy tym recepcji i uwag praktycznych 
w zastosowaniu formuł dogmatyczno-ekumenicznych do życia. Ekumenizm ad 
exstra w kierunku nieochrzczonych nie jest jedynie dodatkowy, ale obligatoryjny 
i przewidziany w teologicznej recepcji dogmatu.

W obliczu zmiany mentalności co do niewierzących i osób podejrzewanych 
o niechlubne rzeczy Kościół musiał dotknąć wielu faktów, które wynikają z na-
wrócenia i przyznania się do błędu. Oprócz ludobójstwa znane są kwestie doty-
czące prześladowań heretyków czy osób posądzonych o magię. Zarzuty te nie do-
tykają tylko jednego Kościoła, ale też wszystkich wyznań, które po latach odnoszą 
się do historycznych zapisów. „Wydaje się, że polowanie na czarownice rozwinęło 
się jeszcze bardziej w krajach protestanckich niż katolickich (…) Luter pisał: «Nie 
można pobłażać magikom i czarownicom (…)». Inni reformatorzy: Melanchton, 

28  Franciszek, List apostolski motu proprio Ad theologiam promovendam, [online:]  
https://wiez.pl/2024/05/11/franciszek-potrzebujemy-teologii-fundamentalnie-kontekstualnej/ 
[dostęp: 12.12.2024].



15

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

Bullinger, Kalwin, Piotr Martyr (Vermigli) myśleli tak jak Luter. (…) W  zre-
formowanych Niemczech i w protestanckiej Szwajcarii masowe egzekucje osób, 
o których mówiono, że zawarły pakt z diabłem i rzucały uroki, miały miejsce pod 
koniec XVI i na początku XVII wieku. (…)Według wszelkich danych, czarow-
nicy i czarownice obok Żydów, Maurów, heretyków, szaleńców i włóczęgów byli 
kozłami ofiarnymi, na które Zachód zwalał odpowiedzialność za swoje grzechy”29. 
Tak przedstawione tło nie pozostawia wątpliwości, że nie tylko z rzymskim Ko-
ściołem można kojarzyć niesprawiedliwości i zdradę ogólnoludzkiej solidarności 
na rzecz przekonań religijnych i siłowego do nich przekonywania czy też karania 
za ich brak. Przykład ten sygnalizuje podobne historyczne punkty zapalne. 

Oficjalny dialog dotyka powstałych przez wieki ran i  różnic. Odwołanie 
się do tematów usprawiedliwienia, sakramentów i innych kwestii w zamierzeniu 
inicjatorów jest włączeniem się w  proces oczyszczania pamięci. „Oficjalny dia-
log ekumeniczny, który na pierwszym etapie poruszał przede wszystkim kwestie 
dotyczące Kościoła i  sakramentów, sięga dzisiaj do tych problemów, żeby zwe-
ryfikować zasadnicze uzgodnienia w  sprawie usprawiedliwienia. Mieszana gru-
pa do spraw dialogu luterańsko-katolickiego w USA opublikowała długi raport 
historyczny i  doktrynalny, w  którym dokonuje ważnego oczyszczenia pamięci 
i przeszłości. (…)”30. Inkluzywność Kościoła dotyka tajemnicy dialogu, który stał 
się możliwy w ramach odkrytego przez wspólnotę samorozumienia siebie w od-
niesieniu do świata. Tajemnica Boga nie pozwala stać niejako obojętnie wobec 
innych osób zanurzonych w świecie, w tym paragrafie wymieniane są osoby wie-
rzące natomiast perspektywa wypływająca z pojmowania Boga jako misterium 
odwołuje się do wszystkich ludzi w tym niewierzących jak często akcentuje Ses-
boüé. Inkluzywność jest jak w poprzednim akapicie wynikiem syntezy zbieżnych 
elementów oraz rozwoju modelu ekumenicznego.

Misterium w  połączeniu z  autorytetem Kościoła i  ustaleniami różnic po-
zwala na dalszą ekumeniczną drogę. „Dialog ekumeniczny pokazał, iż w nauce 
o autorytecie nauczycielskim biskupów zachodzą też między katolikami a  lute-
ranami znaczące zbieżności, wynikające z  namysłu nad nowotestamentowym 
obrazem Kościoła oraz rozwojem kościelnych struktur autorytetu do podziału 
w XVI wieku. Pewne podobieństwa – właściwe wszystkim chrześcijańskim Ko-
ściołom i Wspólnotom kościelnym, które zachowały (bądź odnowiły) strukturę 

29  J. Delumeau, Reformy chrześijaństwa w XVI i XVII w. Katolicyzm między Lutrem a Wolterem, 
przeł. P. Kłoczowski, Warszawa 1968, s. 217.
30  B. Sesboüé, Jezus Chrystus Jedyny Pośrednik…, s. 353.



16

ROZDZIAŁ 2

episkopalną – wskazuje już Dokument z Limy (…)”31. Ustalenia nie są jednak 
wszystkim, gdyż różnice pozostają, istotą rzeczy staje się odnowione podejście 
i recepcja rozumienia wśród wierzących i niewierzących. Wynikające stąd zobo-
wiązanie do miłości wynika z uchwał Soboru Watykańskiego II, między inny-
mi z dekretu o ekumenizmie Unitatis redintegratio.” Kolejną ideą współczesnej 
ekumenii w  ujęciu Vaticanum II jest dialog ekumeniczny, który przez ojców 
soborowych został potraktowany jako postawa wierzących, szczerze dążących 
do jedności, oraz jako wymóg i zobowiązanie do dążenia do prawdy w miłości. 
Nie można by mówić o  ekumenicznym postępie w  wypadku braku u  wierzą-
cych w Boga postawy dialogowej, jakiej uczył nas sam Założyciel chrześcijaństwa. 
Dlatego Dekret o ekumenizmie wymienia takie warunki i dialogowe zasady, jak: 
stawianie się w dialogu na płaszczyźnie parcum pari, usilne dążenie do prawdy 
i poznania doktryny innych chrześcijan oraz wszystkiego, w czym się wyraża tzw. 
animus – duch innych chrześcijan. Należy się także w dialogu wystrzegać fałszy-
wego irenizmu, prowadzącego do relatywizmu w doktrynie i w obyczajach, trzeba 
natomiast posługiwać się metodą ireniczną we właściwym tego słowa znaczeniu. 
W związku z tym należy mówić o prawdach wiary dogłębniej, prościej i w sposób 
bardziej wyczerpujący”32. Inkluzywne uprawianie eklezjologii zawiera u Bernar-
da Sesboüégo te elementy, które Sobór uznał za obligatoryjne a szczególnie jest 
wyczulone na konieczność czerpania z Bożej mocy i inspiracji płynącej od Trójcy 
Świętej jako podstawy ekumenicznego działania. 

Założenia soborowe wynikały bowiem z pierwotnej chęci przylgnięcia do 
Trójcy Świętej i oczyszczenia Kościoła z błędów. „Odnowę Kościoła Paweł VI 
widział w dziele Soboru, którego zadaniem jest napełnienie Mistycznego Ciała 
Chrystusa nową siłą religijną, oczyszczenie go z błędów i pobudzenie do zdoby-
wania nowych cnót. Papież pragnął, by Kościół był taki, jakim chciał go mieć 
Chrystus, tzn. by był jeden, święty i dążący do doskonałości. Siłę odnowy do-
strzegał w przysposobieniu się do Chrystusowej służby, które miałoby polegać 
na przestrzeganiu praw, ustanowionych przez Kościół w celu naśladowania Mi-
strza”33. W tę trajektorię wpisuje się Bernard Sesboüé, który oprócz uprawiania 
teologii jest w pierwszym planie uczniem Jezusa z Nazaretu. Rozeznanie możli-
wego włączenia się w zapatrywania Trójcy Świętej w połączenie chrześcijan jest 

31  A. Jankoski, Autorytatywne nauczanie Kościelne według dokumentów dialogu katolicko-luterań-
skiego na forum światowym, Lublin 2013, s. 67.
32  W. Hanc, Główne idee soborowego dekretu Unitatis redintegratio, [w:] A. Chromański (red.),  
50 lat Dekretu o ekumenizmie Unitatis redintegratio, Warszawa 2014, s. 48-49.
33  K. Starczewski, Ekumenizm w nauczaniu papieży. Od Jana XXIII do Benedykta XVI, Kielce 
2018, s. 78.



17

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

zatem nie tylko naukowym badaniem, ale i dążeniem do doskonałości chrześci-
jańskiej, która jest związana z bliskością Boga, czyli świętością. 

Centrum rozumienia wiary w  możliwy i  chciany, gdyż rozeznany dialog 
z  współbraćmi z  innych wyznań tłumaczy Bernard Sesboüé koniecznością na-
wrócenia i odwrócenia się od swojego mniemania na temat działalności Trójcy 
Świętej. „Ale na samym początku może nasunąć się wątpliwość: czyż nie istnieje 
dziedzina, w  której takie nawrócenie jest niemożliwe, dziedzina ściśle doktry-
nalna, skoro Kościół głosi swoją «nieomylność» i «niezawodność»? To nie takie 
proste. Po pierwsze, jak powiedział kiedyś ojciec de Baciocchi, można się my-
lić w  sposobie, w  jaki ma się rację. Istnieje taki sposób utożsamiania się z praw-
dą, w którym twierdzi się, że jest się jej depozytariuszem, a to może być obrazą 
prawdy. W rzeczywistości, im większe są «pretensje» (rozumiane w pozytywnym 
sensie) Kościoła katolickiego w  tej dziedzinie, tym bardziej trzeba je wypowia-
dać i przeżywać w pokorze. Istnieją prawdziwe słowa, które ranią. Weźmy nie-
dawny przykład, z całym szacunkiem dla dykasterii, która go wydała. W 1973 
roku Kongregacja Nauki Wiary opublikowała dokument zatytułowany: Myste-
rium Ecclesiae, przywołujący szereg katolickich danych doktrynalnych dotyczą-
cych kwestii nieomylności. Niezależnie od jego treści (a  zwłaszcza szczególnie 
otwartego uznania historyczności języka dogmatycznego) ton i język dokumentu 
obraził naszych partnerów. Są rzeczy, które ma się prawo mówić tylko z bojaź-
nią i drżeniem. Nieco bardziej bezpieczne są twierdzenia, które nie uatrakcyjnia-
ją prawdy”34. Mimo iż chrześcijanie mogą mieć powody do określania swoich 
ram, pierwszorzędna wydaje się postawa z jaką dochodzi do przekazu głoszenia.  
Jak dawniej w pracach Baciocchiego pojawiać się będą zapytania o misję Chrystu-
sa i Jego Kościół, będą mnożyły się zarzuty odnoszące się do niejakich dowodów 
o faktyczną wolę Syna Bożego odnośnie do interpretacji wspólnoty wierzących. 
Zamierzenia obydwu autorów to znaczy Sesboüégo i Baciocchiego mają wymiar 
uniwersalny i ponadczasowy, podobnie jak zbawienie wedle nich jest kwestią in-
kluzywnego pojmowania wiary.

 Czasem jakąś prawdę można podać z  pominięciem wszystkich polemik,  
co nie znaczy, że jest to związane z brakiem ekumenicznego podejścia, ale chęcią 
dotarcia do jak najszerszego grona czytelników. „Książkę J. de Baciocchiego czyta 
się z mieszanym i uczuciami. Obok bowiem odważnego stawiania problemów 
i niekiedy nowatorskich rozwiązań autor podaje rozstrzygnięcia bardzo tradycyj-
ne. Wydaje się, że wpłynął na to jego zamiar przeznaczenia dzieła dla szerszego 

34  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 33.



18

ROZDZIAŁ 2

kręgu odbiorców. Stąd woli rozwiązania pewne, mające za sobą naukę Kościoła, 
niż oryginalne a niepewne, które nieprzygotowanemu czytelnikowi mogłyby na-
sunąć wątpliwości, zamiast dopomóc w zrozumieniu własnej wiary”35. Swoistego 
rodzaju umiejscowienie i dobranie intencji do możliwych odbiorców nie zawsze 
jest możliwe, dlatego w  pracach Bernarda Sesboüé odnajdziemy więcej histo-
ryczno-krytycznych uwag, a czytelnik może je wyselekcjonować wedle własnych 
potrzeb, niemniej urzędowość kościelnych ustaleń i dostępność tekstów ogłoszo-
nych jest podstawą i granicą, w której obydwoje autorzy upatrują odniesienie do 
całości. Zdecydowanie więcej miejsca, uzasadniając to zresztą, poświęca Sesboüé 
na recepcje swojego opisowego rozumienia kościelnych uzasadnień, otwierając 
je i pokazując ich problematyczne dla innych wierzących elementy. Można roz-
winąć tę myśl, odwołując ją do działania Ducha Świętego. „Sobór Watykański 
II uznał ekumenizm za wyraźny znak czasu i za owoc Ducha Świętego. Zwrócił 
uwagę na fakt, że w ekumeniczne zaangażowanie chrześcijan musi być wpisana 
wspólna modlitwa, gdyż «z nowości ducha, z zaparcia samego siebie i nieskrępo-
wanego wylania miłości rodzą się i dojrzewają pragnienia jedności». (…) Wiąże 
się to z żywą świadomością, że jak zło i grzech, podważające jedność Kościoła, 
 są dziełem człowieka, tak jej odbudowa i pełny powrót do życia chrześcijańskiego 
musi zostać dokonane jedynie przez Ducha Świętego, który «jest zasadą jedności 
Kościoła». Modlitwa prowadzi do dialogu i czyni go owocnym”36. W Kościele 
istnieją życiorodne siły odradzania się także w  momentach trudnych i  związa-
nych z upadkami czy jawnym odchodzeniem od jedności wierzących w Chrystu-
sa. W wymiarze związanym z paradygmatem nawrócenia odwrócenie od jedności 
jest odwróceniem się od Trójcy Świętej i jej soteriologicznego zamysłu. 

W Kościele komponują się różne rozdźwięki spowodowane niewiernością 
i rozmaitymi interpretacjami źródeł chrześcijańskich, które roszczą sobie prawo 
bycia jedynymi, pomijając inne możliwości odczytania. Kościół nigdy nie miał 
problemów z grzechem i złem, w Międzynarodowej Komisji Teologicznej, z któ-
rą związany był Bernard Sesboüé, widać, jak kwestia niewierności ludzi Kościoła 
została przezwyciężona i podano na nią niejako wzór, którego zastosowanie jest 
wiążące również w ekumenicznym modelu eklezjologii. „ Przekonanie, że Kościół 
może wziąć na siebie grzechy swoich synów na mocy solidarności istniejącej mię-
dzy nimi w czasie i przestrzeni dzięki ich wszczepieniu w Chrystusa i za sprawą 

35  M. Rusecki, Jésus Christ dans le débat des hommes, Joseph de Baciocchi, Paris 1975: [recenzja], 
„Studia Theologica Varsaviensia”1979, nr 17/1, s. 279-283.

36  Z. Glaeser, Soborowy dekret Unitatnis redintegratio dokumentem ekumenicznego przełomu 
w Kościele katolickim, [w:] A. Chromański (red.), 50 lat Dekretu o ekumenizmie Unitatis redinte-
gratio, Warszawa 2014, s. 68-69.



19

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

Ducha Świętego, jest wyrażone w sposób szczególnie dogłębny za pośrednictwem 
idei «Kościoła Matki» (Mater Ecclesia), która w «wizji protopatrystycznej jest cen-
tralnym pojęciem całego dążenia chrześcijańskiego». Kościół – stwierdza II Sobór 
Watykański - «dzięki przyjmowanemu z wiarą Słowu Bożemu sam także staje się 
matką: przez przepowiadanie bowiem chrzest rodzi do nowego i nieśmiertelnego 
życia synów z Ducha Świętego poczętych i z Boga zrodzonych»”37. Zarówno pa-
trystyczna wizja jak i odwołanie się do bycia słuchaczem Słowa Bożego pozwala 
rozumieć Kościół jako proces w którym wydarza się obcowanie z Bogiem w Trój-
cy Jedynym. Niezależnie od grzechów i uchybień ciężkich osób mieniących się za 
wierzących rzeczywistość nadprzyrodzona jest ponad złem tego świata. Zarówno 
Sesboüé jako i  inni teologowie nie unikają tych wypaczeń i  rażących błędów, 
natomiast w kontekście ekumenicznego modelu priorytetem staje się dążność do 
relacji z Bogiem w ramach obranego wyznania z otwarciem na cały podzielony 
świat chrześcijański. Oprócz stwierdzenia faktów o zaniedbaniach, zyskach i stra-
tach kościelnych strategii istotne jest wypowiadanie się na temat przeszłej i obec-
nej sytuacji. Ekumeniczno-inkluzywne znaczenie kościoła realizuje się w  jego 
wypowiedziach i  sposobie dialogowania z  innymi stronami dialogu. O pewnej 
wprawie i subtelności mówi Bernard Sesboüé wprawiony przez przebywanie mię-
dzy innymi w Grupie z Dombes jaki i poprzez analizy naukowe, które są wolne 
od nadmiernej emfazy. 

Problemem, jaki zawsze występuje jest język wypowiadania się Kościoła oraz 
sposób, w jaki należy rozumieć nawrócenie chrześcijańskie. W tym paragrafie po-
dobnie jak w innych Sesboüé zaznacza konieczność doskonalenia się w tej materii. 
Nie wystarczy, że Kościół rozeznał potrzebę dialogu z chrześcijanami i niechrze-
ścijanami, by pełnić taką służbę dialogu sam musi powrócić do źródła, jakim jest 
Trójca Święta. „Z drugiej strony, nieomylność nie obejmuje wszystkiego w  ję-
zyku i działaniu Kościoła. Pozostawia ona otwarte drzwi dla niejednoznacznych 
stanowisk, dla unilateralizmów, które prowadzą albo do zapomnienia, albo do 
przesadnej fiksacji na pewnych punktach tajemnicy, zwłaszcza w okresach teo-
logicznej dekadencji. Umożliwia doskonalenie się, zawsze szukając języka wiary. 
Nie sposób tu podać kompletnego katalogu obszarów, w których powinno rozwi-
jać się i urzeczywistniać katolickie nawrócenie. Nie zapominajmy przede wszyst-
kim, że w  Ludzie Bożym musi jeszcze bardzo pójść naprzód nawrócenie serc, 

37  Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Pamięć i  pojednanie  : Kościół i  winy przeszłości, 
Kraków 2000, s. 23. W języku hebrajskim termin „syn” oznacza nie tylko pochodzenie rodzinne,  
ale też przynależność do jakiejś wspólnoty oraz posiadanie jakiejś własności jak np. „syn poko-
ju” (Łk 10,6) – por. X. Leon-Dufour, Słownik teologii biblijnej, przeł. K. Romaniuk, Poznań- 
Warszawa 1985, s. 917. 



20

ROZDZIAŁ 2

umysłów i  mentalności. Zakładając to, pamiętajmy o  dwóch głównych obsza-
rach: języka wypowiedzi i  języka życia. Język wypowiedzi dotyczy doktrynalne-
go i duszpasterskiego wyrazu chrześcijańskiej tajemnicy w jej całości; język życia 
dotyczy konkretnego sposobu «tworzenia Kościoła», nadawania mu oblicza, to 
znaczy nadawania strukturze, której chciał dla niej Chrystus, sposobu organizacji 
dostosowanego do naszych czasów i otwartego na słuszne życzenia naszych chrze-
ścijańskich partnerów. W dziedzinie języka wypowiedzi, dialog doktrynalny, już 
wyjątkowo owocny, musi oczywiście być kontynuowany i postępować dalej”38. 
Nie jest intencją francuskiego jezuity znad Sekwany, by wytykać błędy w obec-
nym już dialogu, jego zamiarem jest ulepszenie jakości podejmowanych trudów 
na rzecz odczytania Kościoła jako rzeczywistości dynamicznej i  pełnej życiem 
samego Boga. Zaznaczyć trzeba, że sam nigdy nie został posądzony przez Urząd 
Kościoła czy inne instytucje o sprzeniewierzeniu się misji głoszenia, a mimo to 
przedstawiał trudne tematy i odsłaniał „ciemne karty Kościoła”, jakie wynikają 
z historii i podlegają już krytyce. 

Zbieżne stają się dążenia Sesboüégo poczynione niejako w  perspektywie 
dokumentu Ad theologiam promovendam papieża Franciszka nt. pewnej trans-
dyscypinarności w odniesieniu do rozumienia posłannictwa Kościoła, a zwłaszcza 
teologii. „Refleksja teologiczna jest zatem wezwana do wykonania zwrotu, do 
zmiany paradygmatu, do «odważnej rewolucji kulturowej» (Encyklika «Laudato 
si’», 114). Chodzi przede wszystkim o  to, by teologia stała się teologią funda-
mentalnie kontekstualną, zdolną do odczytywania i  interpretowania Ewangelii 
w warunkach, w których mężczyźni i kobiety żyją na co dzień, w różnych środo-
wiskach geograficznych, społecznych i kulturowych i jednocześnie teologią mają-
cą jako swój podstawowy punkt odniesienia Wcielenie odwiecznego Logosu, jego 
wejście w kulturę, w sposoby rozumienia świata i w tradycje religijne ludu. Dlate-
go też teologia nie ma innej drogi, jak pielęgnowanie oraz rozwijanie kultury dia-
logu i spotkania między różnymi tradycjami i różnymi rodzajami wiedzy, między 
różnymi wyznaniami chrześcijańskimi i religiami. Powinna podejmować dialog, 
otwarcie dyskutując ze wszystkimi, zarówno z wierzącymi, jak i  z  niewierzący-
mi”39. Ten nacisk, że wiara jest dla wszystkich i obejmuje cały świat z niewierzący-
mi i wierzącymi łącznie oznacza konieczność interpretacji ewangelicznych będą-
cych odpowiedzią na ramy czasowe oraz wobec warunków życiowo-kulturowych 

38  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 33-34.
39  Franciszek, List apostolski motu proprio Ad theologiam promovendam, [online:]  
https://wiez.pl/2024/05/11/franciszek-potrzebujemy-teologii-fundamentalnie-kontekstualnej/ 
[dostęp: 12.12.2024].



21

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

współczesnych wierzących. Konieczność podtrzymywania dialogu należy do teo-
logicznej koncepcji eklezjologii inkluzywnej, jaka wyłania się z tak prezentowa-
nych zapatrywań. Celem nadrzędnym jest bowiem odczytanie wiary w kontek-
ście uniwersalnego zaproszenia dla wszystkich ludzi. A  zadaniem teologii staje 
się oprócz prezentowania teologii wyznaniowych odniesienie do Inkarnacji jako 
centrum rozumienia chrześcijaństwa w ogóle. Dialogi wzajemne oprócz charak-
teru nawrócenia przybierają też widzialną postać wspólnego działania na rzecz 
poprawy stanu świata oraz obrony uciśnionych i potrzebujących wsparcia. 

Wedle spojrzenia Bernarda Sesboüé pojawiają się pewne wymogi ekume-
nicznej drogi, które zawierają się w języku i sposobie przekazu oraz w podejściu 
do samego dialogu, teraz jeden z  obszerniejszych cytatów, będący kluczowym 
w zarysowaniu tej myśli. „Powinien on jednak poruszać z większą precyzją trud-
ne kwestie interpretacji soborów i dyskursu dogmatycznego w ogóle, właściwie 
rozróżniając odpowiedni autorytet różnych twierdzeń i uznając, że perspektywa 
absolutu, obecna w wyznaniach wiary, jest zawsze wpisana w przygodność języka 
umiejscowionego historycznie. W tym duchu dialog musi dążyć do przeformu-
łowania w sposób ekumeniczny nieulegającego przedawnieniu zamysłu starych 
sformułowań, gdy stały się one zbyt konfliktowe z powodu podziału. Starożytna 
historia soborów daje nam zresztą tego przykład - Chalcedon «poprawił» język 
Efezu. Do pewnego stopnia to przeformułowanie zostało dokonane na Soborze 
Watykańskim II w odniesieniu do Vaticanum I. Tę pracę należy kontynuować. 
Dokument Grupy z  Dombes zatytułowany Le Ministère de communion dans  
l'Église universelle (Posługa komunii w Kościele powszechnym) wyraża to następują-
co: «W duchu metanoi, mamy nadzieję, że dogmatyczny wyraz tej posługi, który 
został nadany po Soborze Watykańskim I, i który głęboko uraża chrześcijańską 
wrażliwość naszych braci oddzielonych ze Wschodu i Zachodu, da początek ofi-
cjalnemu i zaktualizowanemu komentarzowi, a nawet zmianie słownictwa, które 
zintegruje go w eklezjologii komunii» (nr 149). Dialog ekumeniczny rozwinął 
już w  punktach dotyczących pojednania nowy język; uznał potrzebę rezygna-
cji z  pewnych błędnych sformułowań. Bardzo pożądane jest, aby nowe dekla-
racje doktrynalne pasterzy Kościoła przyjęły ten pojednany język i przyczyniły 
się do jego wdrażania, zamiast używać nadal z przyzwyczajenia, jak to czasem 
jeszcze ma miejsce, języka «klasycznego», często nie do przyjęcia dla naszych braci.  
Do tej samej dynamiki należy refleksja nad ekumenicznymi konsekwencjami 
soborowej idei «hierarchii prawd». Język życia jest niemniej ważny, ponieważ 
określony sposób życia może być sprzeczny z  najlepszymi deklaracjami. Ten 
sam dokument Grupy z  Dombes dobrze sformułował istotę zadania Kościoła 



22

ROZDZIAŁ 2

katolickiego w tym zakresie: «Nawrócenie Kościoła katolickiego polegałoby na 
zachowaniu równowagi między wspólnotowym, kolegialnym i  osobistym wymia-
rem tej posługi [komunii]» (nr 134). To, co mówi się tu o posłudze komunii, 
dotyczy całego życia Kościoła katolickiego”40. Misja dialogu ekumenicznego jest 
zatem posługą komunii rozumianej jako bliskość z Bogiem. Nie ma w tym miej-
scu odwołań do nawrócenia z  jednego wyznania na drugie czy przechodzenia 
w pewnych kwestiach w tę lub drugą stronę, raczej wedle wniosków Sesboüégo 
chodzi o nawrócenie człowieka do Boga o charakterze inkluzywnym i przybie-
rającym kształty obecne w jego aktualnym wyznaniu. Zatem struktura Kościoła 
sama w sobie nie jest dla Sesboüégo problemem. Problemem jest język lub brak 
chęci nawrócenia wyznaniowego czy, lepiej ujmując, nawrócenia uniwersalnego, 
w  którym partnerem człowieka jest Trójca Święta. Międzynarodowa Komisja 
Teologiczna w wielu dokumentach odwoła się do prostej prawy, że celem chrze-
ścijaństwa jest oddanie władzy Bogu, gdyż zawsze istnieje ludzka pokusa panowa-
nia jednych nad drugimi zarówno teoretyczna wyrażana w języku czy praktyczna 
odnoszona do działania lub widoczna w postawie którejś ze stron. „Kenotyczne 
połączenie mocy i oddania się wskazuje w najbardziej konkretny sposób na wy-
jątkowość chrześcijańskiego rozumienia Boga jedynego. Przepowiadanie Chry-
stusa Ukrzyżowanego odłączone od głoszenia Chrystusa Zmartwychwstałego nie 
oddaje prawdy chrześcijańskiego objawienia Boga. Zarówno nieskrępowane wy-
danie Syna światu przez Ojca, jak i zwycięskie oddanie świata Ojcu przez Syna 
dokonują się w jedności tego samego Ducha, propter nos homines et propter no-
stram salutem(por. J3,16-17; 1Kor 15,20-21). Ukrzyżowany Zmartwychwstały 
rzuca wyzwanie pozornie niezwyciężonej potędze nieprzyjaciół człowieka: diabła, 
grzechu i śmierci (por. Rz 6, 3-11). Moc Boga jest prawdą o Jego miłości, miłość 
Boga jest prawdą o Jego mocy”41. Jedność jest koncepcją, w której ludzie mają 
być bezpieczni, ale nie przez swoje własne ustalenia, ale dzięki byciu Boga dla 
ludzkiego dobra, którym jest również zbawienie. 

 Przeszkodą dla eklezjologii inkluzywnej jest trzymanie się swoich wyzna-
niowych uproszczeń, które na zewnątrz nie są uniwersalne, ale zacieśniają per-
spektywę. Te same bazowe źródła powodują możliwość odniesień do relacji z Bo-
giem jako rzeczywistością inkluzywną oraz co za tym idzie, do konstruowania 
teologicznej debaty o  ekumenicznym zabarwieniu. Dlatego też Sesboüé sięga  
 

40  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 34-35.
41  Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Bóg Trójca. Jedność ludzi. Monoteizm chrześcijański 
przeciwko przemocy, Kraków 2014, s. 109-110.



23

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

do teologicznej spuścizny, aby zrozumieć stan faktyczny zaistniałych dialogów 
i wypowiedzianych w kontekście wiary słów.

W dialogu z innymi teologami 

Ekumeniczne wysiłki spotykają się z teologią Kościołów poreformacyjnych 
i różnymi akcentami wyłanianymi jako podstawy chrześcijańskiej wiary charak-
terystycznymi dla danego wyznania. Bernard Sesboüé w  temacie tych Kościo-
łów podejmuję refleksję Karla Bartha nad usprawiedliwieniem płynącym przez 
i dzięki wierze, dzięki jego twierdzeniu możliwy był głębszy dialog z teologami 
rzymskokatolickimi42. W późniejszym etapie rozwijana jest myśl Henriego Bo-
uillarda, który nie do końca zgadza się z tezą Bartha. „Henri Bouillard poddał 
ją długiej i drobiazgowej analizie w świetnej pracy doktorskiej, którą obronił na 
Sorbonie w  obecności samego Bartha. Z  życzliwością, która nie wyklucza kry-
tycznej skrupulatności, Bouillard zestawia myśl Bartha z nauką Pawła, uznawaną 
przez protestanckiego teologia za ostateczną normę jego refleksji. Odnotowuje 
zwłaszcza te miejsca, gdzie jednostronność Bartha w dziedzinie łaski grozi zakłó-
ceniem wciąż kruchej równowagi jej odniesienia do wiary i wolności. Krytykuje 
często kognitywną rolę przypisywaną przez Bartha wierze w usprawiedliwienie, 
gdyż w ten sposób Barth zarzuca ważny element myśli luterańskiej – przekonanie, 
że wiara jest warunkiem niezbędnym do zbawienia. Wniosek jest zaskakujący: 
«Teza o usprawiedliwieniu przez samą wiarę, jak przedstawia Bath, paradoksalnie 
sprowadza się do stwierdzenia, że człowiek jest usprawiedliwiony przez Chry-
stusa, bez wiary»43. Można, zatem od różnych stron zawrzeć przekaz o usprawie-
dliwieniu. Wiara i Bóg wydają się być nieodzownymi elementami tego procesu, 
jednakże zarzucane przez Bouillarda braki koncentrują się głównie w  jego dy-
stansie do udziału samego człowieka w  usprawiedliwieniu przez wiarę. „Bouil-
lard wychwytuje również rezerwę Bartha wobec uznania rzeczywistej «współpra-
cy» człowieka w usprawiedliwieniu, choć słowo to pada u św. Pawła (1 Kor 3,9 
[po polsku np. w przekładzie ekumenicznym wyd.1., 2001: «jesteśmy bowiem 
współpracownikami Boga»])”44. Ekumeniczne wysiłki mogą też uszczegółowić się 
w obrębie tematów już przerobionych w historii danych twierdzeń. Rozumienie 
usprawiedliwienia jest niezbędne w odczytaniu dzieła i Osoby Jezusa Chrystusa. 

42  B. Sesboüé, Jezus Chrystus Jedyny Pośrednik…, s. 350.
43  B. Sesboüé, Jezus Chrystus Jedyny Pośrednik…, s. 350-351. Sesboüé odwołuje się do dwóch to-
mów H. Bouillarda pt. Karl Barth - t.2., oraz Parole de Dieu et existence humaine - t.3, Paryż 1957.
44  Tamże, s. 351.



24

ROZDZIAŁ 2

Zarówno luterańscy teolodzy jak i rzymskokatoliccy naukowcy próbowali doko-
nać postępu we wspólnym rozumieniu. Inkluzja niejako pojawia się sama. Model 
ekumeniczny prezentowany przez Sesboüégo uaktualnia do współczesności język 
oraz historyczny wymiar wiary. 

Należy też zwrócić uwagę na różnorodność chrześcijaństw i potrzebę odbie-
rania świata jako miejsca na Bożą przemowę. Wzmiankuje o tym Benedykt XVI. 

„Najpierw trzeba wspomnieć wielką różnorodność światowego protestantyzmu. 
Luteranizm jest tylko częścią tego spektrum. Są przecież także chrześcijanie wy-
wodzący się z tradycji kalwińskiej, metodyści i tak dalej. Jest także wielkie nowe 
zjawisko ewangelikalizmu, który rozprzestrzenia się z ogromną dynamiką i  jest 
w stanie w krajach Trzeciego Świata zmienić cały religijny krajobraz. Gdy więc 
mówi się o dialogu z protestantyzmem, należy mieć przed oczami tę różnorod-
ność, która także w  każdym kraju ma swoją specyfikę”45. Specyfika rozmaito-
ści chrześcijaństw wynika ze zmiennych, które ukształtowały taką lub inną ich 
odmianę. Świat zmienia swoje oblicze poprzez głoszenie wspólnot o  charakte-
rze chrześcijańskim, które zauważał już nieżyjący papież Benedykt XVI. Zmiana 
w odbiorze sytuacji obecnej w świecie domaga się postrzegania swoich, to znaczy 
kościelnych braków własnego wyznania. W wywiadzie rzece z Benedyktem XVI 
klarownie pisze on o grzechach Kościoła, np. sekularyzacji, pedofilii u duchow-
nych, sposobie odnajdywania się Kościoła we współczesnym świecie46. Nakłada 
się to z krytykowanym u Sesboüégo powrotem do eklezjalnej przemiany, o czym 
przekonany jest Ryszard Obarski znawca twórczości Sesboüégo. „«Nie możemy 

– pisał w  jednym z artykułów z 1987 r. – dążyć do jedności za pomocą samej 
zgody teologicznej. Konieczne jest nawrócenie (metanoia) eklezjalne, w którym 
każdy Kościół uznaje swoje braki». Apel francuskiego teologa o nowe podejście 
do ekumenizmu spotyka się z krytyką, czy aby taka perspektywa nawrócenia nie 
rodzi ryzyka osłabienia, wręcz zdrady własnej tożsamości. Sesboüé argumentuje 
«Czyż stałe nawracanie się do Chrystusa nie jest najlepszym sposobem nie tylko 
na oczyszczanie siebie, ale też osiągania w pełni dojrzałych tożsamości wyznanio-
wych?» I dodaje, że dynamika nawrócenia należy do istoty tożsamości chrześci-
jańskiej. Jedynie przez stałe nawrócenie tożsamość zachowuje swoją żywotność 
i  autentyczność. Dlatego nie może dyspensować żadnego Kościoła od wejścia 
na drogę skruchy i  przemiany”47. Równość wobec elementu drogi ekumenicz-

45  P. Seewald, Światłość świata. Papież, Kościół i znaki czasu, przeł. P. Napiwodzki, Kraków, 2011, 
s. 105.
46  Tamże, okładka tylnej strony.
47  R. Obarski, Teolog nawrócenia i trudnych problemów w: J. Majewski, J Makowski (red.), Leksy-
kon wielkich teologów XX/XXI wieku, t. 3, s. 342-343. 



25

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

nej, jaką jest nawrócenie, domaga się uznania nawrócenia jako podstawy, której 
nie można przeciągać dowolnie na jedną lub drugą stronę dialogu. Nie chodzi 
o emocje czy o możliwość zgorszenia przez ujawnienie uchybień, chodzi o otwar-
tość na Trójcę Świętą, a  zwłaszcza działanie Ducha Świętego. Zmieniający się 
świat domaga się wyjścia naprzeciw, ale w postawie przemiany. Istnieją różne po-
stawy wobec tak prezentowanej oceny stanu faktycznego, niemniej zawsze należy 
zwrócić uwagę na czasoprzestrzeń.

 Podobnie jedną z takich prób rozjaśnienia powziął Hans Küng, który od-
niósł się do prezentowanej doktryny Bartha. Analogicznie też można wymienić 
różnice, które są odpowiedzią na zmienność czasową i  rozwój rozumienia wia-
ry. „Różnice te są wynikiem odrębnego rozwoju historycznego i  kulturowego 
i mogą ostatecznie lub tymczasowo – stanowić podstawę różnorodności wspól-
not o oryginalnym stylu, instytucjach i zwyczajach. Musimy bowiem uważać, by 
nie pomylić jedności z jednolitością i uznać to, co Môhler – znowu – opisał pod 
hasłem «jedność w wielości». Od naszej katolickiej strony, gdzie instytucjonalna 
sztywność jest tradycją i  gdzie to, co jest istotne, fundamentalne dla Kościoła, 
jest zbyt szybko utożsamiane z dorobkiem historycznym, mającym znaczną wagę, 
te poszukiwania wymagają nawrócenia mentalności”48.Mentalność jest w  wie-
rze istotą dialogu, gdy w osobie zostanie zaakceptowana myśl o inności drugiej 
strony i o pewnej, bo też potwierdzonej przez dokumenty kościelne możliwości 
zaistnienia w innej konfesji działań tego samego Boga w Trójcy, nawet historia 
nie będzie oddziaływała już w  takim stopniu jak w odniesieniu do pierwszych 
fazach rozłamu w  łonie Kościoła. W  samym centrum rzymskokatolickim Ko-
ścioła widać różnice, które nie sprawiają jednak, że jest on poróżniony, jednakże 
zmiany są zauważalne, co poświadcza niemiecki teolog Müller. „Jest to jeden 
i  ten sam Kościół, tylko oczywiście w  każdym przypadku inaczej ukształtowa-
ny i z innymi, odmiennymi wytycznymi. (…) Poza tym chce jeszcze podkreślić,  
że jesteśmy Kościołem powszechnym i wszędzie jest to Kościół katolicki w danym 
kraju, a więc nie jest to Kościół danego kraju. Czasami wydaje się, że o tym za-
pominamy(…)”49. W odniesieniu do zapatrywań Bernarda Sesboüé jego związek 
z kościołem powszechnym rozumianym jako uczestnictwo w  specjalistycznych 
grupach teologów, doradców jak i  praca naukowa pozwoliły mu na odniesie-
nia budujące model ekumeniczny o charakterze uniwersalnym, który przekracza 

48  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 19.
49  G. Müller, Lohmann M., Prawda. Raport o  stanie Kościoła. Kard. Gerhard Ludwik Müller 
w rozmowie z Martinem Lohmannem, przeł. J. Jurczyński, A . Weßling-Milczarek, Kraków 2021, 
s. 340-341.



26

ROZDZIAŁ 2

różnice na rzecz odniesień do teologii i paradygmatu nawrócenia oraz reinterpre-
tacji języka wiary. 

Nawrócenie, które jest zawarte w  metodologii Grupy z  Dombes, stało się 
dla Bernarda Sesboüégo przewodnikiem w  znajdywaniu wspólnych motywów 
do łączenia się we wspólnotę ponadwyznaniową. „Jak już powiedzieliśmy, każde 
nawrócenie jest śmiercią dla siebie i nawróceniem do Boga żywego. Nie inaczej 
jest z  nawróceniem do jedności. Môhler przypomniał, że dla Ojców Kościoła 
«powrót do jedności wierzących jest nawróceniem do jedności Boga». Jeśli tak, to 
obecna sytuacja naszych Kościołów świadczy o ateizmie – lub politeizmie. Jeśli 
JEDEN Bóg objawia się w Kościele, to może się On objawić tylko w JEDNYM 
Kościele. Nie porównujmy zbyt szybko rodziny katolickiej, protestanckiej i pra-
wosławnej do trzech Osób trynitarnych; to porównanie nas potępia. Nasz podział 
świadczy o tym, że w pewnym sensie nie znamy Boga. «Prawdziwy Bóg nie miesz-
ka tam, gdzie jest izolacja» [Môhler]. Ta refleksja przekonuje nas też, jeśli jest taka 
potrzeba, o  «obiektywnie» heretyckim charakterze obecnej sytuacji: może ona 
karmić naszą medytację i nasze ekumeniczne działanie”50. Jedność może stać się 
elementem chrześcijańskich duchowości, pewną konieczną zmianą wobec zmie-
niających się elementów światowego przemieszczania ludności i akcentów, które 
częstokroć są wbrew wszelkiej wierze. Górnolotne idee kościołów muszą zmierzyć 
się z dostępną rzeczywistością, w których chrześcijaństwo niepogodzone, zamiast 
zapraszać i włączać w narracje o zbawieniu, zaczyna rozpraszać. Z punktu widze-
nia osób, które chcą do Boga się przybliżać, konieczna jest zatem ofiara i wyzby-
cie się swoich jedynych i słusznych racji za tym, że Kościół stanowi ta czy inna de-
nominacja. Co więcej refleksja naukowa Bernarda Sesboüégo domaga się zmiany 
języka na bardziej czytelny i uniwersalny dla wszystkich. Inkluzywna eklezjologia 
zakłada nieutrzymywania tajemnic, które są zakryte dla mniej zaawansowanych 
wierzących albo innych osób. Model ekumeniczny jest prezentacją dostępnej wie-
dzy, w  tym naukowych badań. Model ekumenicznego włączania dąży do pro-
stoty, klarowności języka oraz czytelnych wypowiedzi przedstawicieli wszystkich 
stron dialogu. W tym aspekcie brak inkluzji jest błędem i znaczącym deficytem. 
Zamknięta i wyalienowana teologia ekumeniczna, która ciężka jest do zrozumie-
nia i interioryzacji, nie ma racji bytu. Zamknięcie, które może wynikać z braku 
podniesienia argumentu włączającego wiary, domaga się oczyszczenia od błędów 
na rzecz zmiany. 

50  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 20.



27

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

Porządek ofiar determinuje wrośnięcie w wiarę ewangeliczna budującą jed-
ność, która pretenduje do wizji całości jaką wysnuć można z kościelnych założeń 
odnośnie do powołania wszystkich ludzi do relacji z  Bogiem Trójedynym. „Po-
zostaje porządek ofiar koniecznych. Kluczową rzeczą jest, by dobrze je określić. 
Od razu pojawia się ofiara, która dominuje nad wszystkimi innymi i której wy-
rażenie zapożyczę od brata Pierre-Yves'a Emery'ego: musimy wyrzec się, z obu 
stron, usprawiedliwiania rozłamu. [(…) Refleksja poczyniona podczas spotkania 
ekumenicznego Dombes w  1967 r.] Bądźmy jeszcze bardziej klarowni: musi-
my uznać, że rozłam był grzechem po obu stronach; grzechem przeciwko mi-
sterium Kościoła, grzechem, który dotyka naszej wspólnej eklezjalnej substancji, 
i grzechem, który grozi ukrytym zanieczyszczaniem naszych teologii, ponieważ 
teologia potrafi usprawiedliwiać to, co jest nie do usprawiedliwienia. Strzeżmy 
się wszelkiej teologii, która subtelnie usprawiedliwia sytuację zerwania jedności. 
Mamy mocny punkt odniesienia: opisana w NT różnorodność sytuacji eklezjo-
logicznych nie doprowadziła do podziału. [(…) Na przykład Dzieje Apostolskie 
i  Listy pokazują nam Kościoły o  tradycji żydowskiej obok kościołów kultury 
greckiej.] Istniało wzajemne uznanie wszystkich tych wspólnot w komunii tego 
samego Kościoła”51. Podejście do ofiary warunkowane jest jako konieczne zro-
zumienie rozłamu, który jest określony również terminem grzechu. Kategoria 
zła rozumianego jako grzech przerwania jedności zniszczył i zaciemnił pierwotne 
przesłanie chrześcijańskie. Tam, gdzie powstał rozłam, powstało też roztrojenie 
harmonii na rzecz racji poszczególnych Kościołów. Należy zatem takich sytuacji 
unikać i  uczyć się z przeszłości. Dla Sesboüégo teologia, która omija problem 
rozłamu czy też stanowi o nim w sposób, który nie jest naznaczony winą, jest 
zanieczyszczona i do naprawy. Naprawy wymaga nie tylko brak odniesienia do 
rzeczywistości, ale omijanie tematu przyczyn podziału i oceniania go jako grze-
chu i rzeczywistości niechcianej przez Boga.

Istotne staje się też pewne przesunięcie akcentów, gdyż niejako nie chodzi 
o  samą treść wiary czy też rozbieżności, ale o  podmiot i  Osobę, na której ta 
wiara jest umocowana. Doskonale wpisuje się tu intuicja Kaspera, który zajmu-
je się kwestią kryzysu w kwestii wyznawania wiary. „Ma się wówczas na myśli 
to, że wielu członków Kościoła nie identyfikuje się już ze wszystkimi treściami 
wiary Kościoła. Definiuje się zatem wiarę od strony jej treści. Dziś przeciwko 
takiemu sposobowi definiowania występuje w  sposób zdecydowany inny kie-
runek. W ekumenicznym dialogu wyraża się pogląd, że w dzisiejszych czasach, 

51  B. SesboüÉ, Pour une théologie œcuménique…., s. 19.



28

ROZDZIAŁ 2

w warunkach radykalnego kwestionowania wiary, nie chodzi już tak bardzo o to, 
w  co się konkretnie wierzy, lecz przede wszystkim o  to, że w ogóle się wierzy 
i  że poświadcza się wiarę zarówno przez społeczne jak i  indywidualne jej prak-
tykowanie”52. Zmiana w mentalności Kościoła i wierzących oraz współistnienie 
wielu chrześcijaństw nie jest jakby się zdawało konkurencyjne, gdyż nie o  to 
chodzi, ale jest przyczynkiem do szukania źródeł kryzysu, a  jest nim z pewno-
ścią brak wyłożenia chrystologii na odpowiednim dla słuchaczy poziomie. Jezus 
z  Nazaretu rozumiany od wiary do niewiary, od praktyk po zwykłą jezologię  
ma wiele odniesień. 

Niestety w Kościele mało wciąż docenia się teologię, a sama praktyka bez 
rozjaśniania jej znaczeniem, powoduje początek dialogu, o  jakim wspomina 
Kasper, czyli od uznania się za wierzących, a  potem dopiero do rozstrzygania, 
w  jaki sposób głoszono nauki o Kościele, Chrystusie i  tak dalej. Współczesna 
mentalność jest podejrzliwa, jeżeli chodzi o niejaką przychylność Boga względem 
człowieka, wykrzywienia, jakie powodują różne czyny ludzi uważających się za 
wierzących, nierzadko są jedynym świadectwem o Kościele, które jest powtarzane, 
zamiast narracji o zbawieniu. I to jest istotą prac Sesboüégo, gdzie odniesienia 
krytyczne wobec języka, czynów ludzi kościoła i niezrozumienia wobec teologii 
konfrontuje on z pogłębionym wykładem o historycznym wcielonym Synu Bo-
żym i wcześniejszym zapowiedziom jego bliskości z ludzkością. 

Podobnie wyraża to inny francuski teolog Guillet, który w centrum umiesz-
cza Jezusa Chrystusa w  obecnej czasoprzestrzeni. „Jezus interesuje się człowie-
kiem w sposób bezsporny i szczery, a jednak, chociaż zainteresowanie to wydaje 
się tak głębokie i wyruszające, można by powiedzieć, że jest ono uboczne i przy-
padkowe. Czy w gruncie rzeczy, to,  co mówi nam Ewangelia, nie potwierdza 
opinii wielu niewierzących o  chrześcijaństwie, że powoduje ono alienację?(…)
Tak, chrześcijanin wierny Ewangelii jest wrażliwy na nieszczęście ludzkie. Kościół 
zawsze gotów jest otwierać szpitale, natomiast do programów rozwoju nauko-
wego i  społecznego odnosi się z  życzliwym, aczkolwiek umiarkowanym zainte-
resowaniem”53. Można zatem powiedzieć, że brakuje w wierze pogłębienia teo-
logicznego, a pójście w praktyki nie zawsze jest dobrym rozwiązaniem. Niejako 
przyjęło się dawać teologii drugorzędne miejsce, jako służebnicy wiary, jednakże 
w obecnym rozwoju nauk i zapotrzebowania człowieka na wiedzę teologia staje 
się wartościowsza niż sama wiara, gdyż do niej zachęca, ją opisuje, a  narracja 

52  W. Kasper, Rzeczywistość wiary, przeł. J. Piesiewicz, Warszawa 1979, s. 77.
53  J. Guillet, Jezus Chrystus w naszym świecie, przeł. E. Szwarcenberg-Czerny, Warszawa, 1980, 
s. 17-18. 



29

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

o zbawieniu przeczytana, usłyszana czy wyjaśniana w naukowy i rzetelny sposób 
jest lepszym podłożem do wzrostu niż dawniej sądzono. Alienacja człowieka też 
jest powszechna, ale nawet w różnych formach ludzkiego odseparowania narracja 
o  zbawieniu jest tym przekaźnikiem, który może uruchomić w  myśleniu czło-
wieka jakąś argumentację za Kościołem, mimo że w wielu warstwach nie jest on 
zachęcającym tworem. 

Priorytetową tematyką w czasie działalności naukowej Sesboüégo była kwe-
stia odrzucająca Kościół, czyniąc niejako chrześcijaństwo wolnym wyborem, bez 
żadnych zobowiązań. Kościół bez teologii jest słaby i narażony na kolejne upadki, 
jednakże pozostały w publikacjach teologów dowody na błędy, które powinny 
się już nie powtarzać. „Wielki teolog tybindzki XIX wieku i autor książki Die 
Einheit in der Kirche («Jedność w  Kościele»), J.A. Môhler, powiedział kiedyś 
(…), że w  życiu Kościoła istnieją dwie skrajności, które w  gruncie rzeczy nie 
są niczym innym jak dwiema formami egoizmu. Pierwsza – kiedy «każdy chce 
być całością» - to skrajny indywidualizm kościelny. Druga – kiedy «jeden chce 
być wszystkim» - to skrajny centralizm. Realizacja pierwszego prowadziłaby do 
rozpadu, a  przestrzeń kościelna stałaby się tak zimna, że przejmowałaby drże-
niem. W drugim przypadku więzy jedności byłyby tak ciasne, a miłość tak gorąca,  
że można by się udusić. «Nie chcemy ani marznąć w skrajnym indywidualizmie, 
ani dusić się w skrajnym centralizmie. Jest to możliwe tylko wówczas, gdy unik-
niemy skrajności». «Stąd ani »każdy« ani »jeden« nie może chcieć być wszyst-
kim; jedynie wszyscy mogą być wszystkim i  tylko jedność wszystkich całością.  
Oto idea Kościoła katolickiego»”54. Ekumeniczny wymiar Kościoła jest narażony 
na ludzkie wypaczenia. Nie jest to nowość, nauka polega na pamięci przeszłości, 
tak aby nie wracać do błędnych koncepcji. Skrajność w podejściu do wiary za-
wsze źle się kończy. Podstawą wedle lektury teologów i Sesboüégo jest wiara i cel, 
którym jest zbawienie. Przyswojenie sobie ekumenicznego modelu, jak technicz-
nie został on określony, to nie kwestia wewnętrznej sprzeczności, w której jedna 
wspólnota wytyka błędy drugiej, ale w której strony idą razem, karmiąc się tym 
samym Słowem Bożym, i odwołują do historii zbawienia. 

Wielu teologów odwołuje się do perspektywy, jaką Kościół powinien uzy-
skać, aby się nie zatracić. Wszystkie niejako siły powinny być zharmonizowa-
ne, aby w podejściu do teorii i praktyki była równowaga. Wzmiankuje o  tym 
Guitton, gdyż katolicyzm to nie tylko masy i elity, ale przed wszystkim człowiek, 
potrzebujący odpowiedniego wykształcenia w  teologii, ,które oprócz praktyk 

54  W. Kasper, J. Moltman, Jezus – tak, Kościół – nie? O chrystologicznych źródłach kryzysu 
Kościoła, przeł. A. Kuć, Kraków 2005, s. 41.



30

ROZDZIAŁ 2

powinna zapewniać kościelna przestrzeń. „Wykształcony katolik nie czuje się 
wyobcowany, wykonując wraz z  ludem religijne praktyki; albowiem i on nale-
ży do ludu. Pobożność zachowuje się wśród ludu, zaś pozbawiona pobożności 
inteligencja nieomylnie daje się opanować własnym wadom, które polegają na 
budowaniu atrakcyjnych schematów i piętrzeniu jałowych operacji myślowych. 
I odwrotnie, żarliwość ludu modlącego się w  świątyniach potrzebuje pierwiast-
ka intelektualnego, który oczyszcza, usprawiedliwia. Razem dokonują dzieł po-
dobnych w swej pełni katedrą gotyku. Ale w innym porządku, bardziej społecz-
nym, bardziej zrozumiałym – wiele jeszcze trzeba pobudować katedr”55. Wiara 
i  praktyka nie są problemem, wystarczy mieć odpowiednie zaplecze odnośnie 
do wiedzy. Niezależnie od wyznania, każda sytuacja, także sporna, jest okazją do 
zmiany myślenia, o kształtowanie i rozwijanie wiernych chodzi bowiem w relacji 
z Trójcą Świętą. Rozwijanie swojego aparatu wiary jest zasobem dużo bardziej 
cenionym niż dyskusje, w których brakuje elementu związanego z intencją jedno-
ści. Bernard Sesboüé podobnie jak Guitton widzi zjawiska w szerszej panoramie, 
w której obydwaj autorzy nie obawiają się mówić o kwestiach problematycznych. 
Krytyczne spojrzenie wobec soboru wyrażone przez jednego z nich jest tożsame 
z podejściem naukowym drugiego, zakłada bowiem zawsze przynajmniej dwie 
strony medalu. „Sobór jako całość jest dziełem ludzi, ale także jako całość jest 
dziełem Ducha Chrystusa. Jest to charyzmatyczne kierowanie duchem ludzi zjed-
noczonych w wierze. Nie trzeba więc spodziewać się po soborze cudów. Nawet je-
żeli każdy sobór oznaczał przemiany i odnowę w życiu Kościoła, każdy przyniósł 
rozczarowania”56. Rozwój Kościoła w czasach współczesnych określa tę wspólno-
tę jako twór do interpretacji również ponad własnym rozumieniem. Wynika to 
nie z pobożności, ale rzetelności naukowej. „Rzetelność intelektualna a wiara. Gdy 
zadaje się pytanie, czy podstawy wymienione w tytule można pogodzić, chodzi 
o  to, co rozumie się przez «rzetelność intelektualną». Jeśli mówi się «rzetelny» 
otwarcie, bez uprzedzeń patrzy się na trudności w przyjęciu światopoglądowego 
punktu widzenia, jest w zasadzie gotów przypisać reprezentantowi innego poglą-
du tyle samo inteligencji i dobrej woli, co sobie samemu, sam ma odwagę zależnie 
od okoliczności zmienić swoje przekonania, chcę być rzeczowym, skromnym, nie 
fanatycznym, uwzględnia to, że również u niego występują uprzedzenia warunko-
wane duchem czasów, klasy społecznej, wykształcenia i zawodu – wtedy «rzetelny 

55  J. Guitton, Kościół współczesny. Kościół i świeccy. Kościół i Ewangelia. Ku zjednoczeniu w miłości, 
przeł. B. Majchszak, H. Bednarek, J. Rybałt, H. Szwykowska, A. Borkowska, Warszawa 1965, s. 
117.
56  J. Guitton, Kościół współczesny…, s. 118.



31

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

intelektualnie» opisany jest w taki sposób, że można się z tym zgodzić i połączyć 
obydwie postawy – rzetelność intelektualną i wiarę”57. Prawdziwa rzetelność nie 
omija błędów, ale je rejestruje i próbuje określić ich powód oraz tło historyczne 
tak, aby błędy się nie powtarzały. „Dlatego chrześcijanin umie zdobyć właściwą 
postawę wobec zawodności stworzeń, wobec zła i potęgi grzechu w świecie. Pa-
trzy trzeźwo, nie upiększa twardej rzeczywistości, mężnie i otwarcie przyznaje się 
do prawdziwego niepowodzenie i  klęski, wyznaje winę, przyjmuje to . co nie-
uniknione. Ale ponad to wszystko ma zawsze świadomość, że moce zła zostały już 
skruszone, chociaż zwycięstwo dobra pozostaje jeszcze ukryte”58. Taka postawa 
występuje u Bernarda Sesboüé, często w referatach, czy książkach odpowiada na 
trudne pytania, które dla wielu są nie do zniesienia, gdyż przypominają niejako 
ciemne karty kościoła, których jednak nie można wykasować z historii. Model 
ekumeniczny Kościoła to paradygmat w ramach którego Bernard Sesboüé upra-
wia teologię jako naukę, w której wszelkie polemiki i dyskusje na każdy temat  
są dostępne. 

Ekumeniczna wizja dziejów chrześcijaństwa domaga się interdyscyplinarno-
ści. „Celem wysiłku interdyscyplinarnego jest odtworzenie jedności przedmiotu, 
która wskutek zróżnicowania metod nieuchronnie rozpada się na kawałki. Ale 
jedność nie jest czymś samym a priori.(…)Jedność nie jest też czymś danym a po-
steriori, to znaczy, że nie wystarczy ułożyć obok siebie danych cząstkowych (…). 
W pewnym sensie jest ona wprawdzie czymś wyprzedzającym dane, gdy zjawia 
się przed nami jako żądanie. Jest ona zasadą unifikacji, a nie jednością zrealizowa-
ną”59. W podejściu do modelu ekumenicznego pozostają zatem schematy nauko-
wego dociekania, które ma też charakter interdyscyplinarny. „Dlaczego potrze-
bujemy dialogu (tak rozumianego)? Dlatego że siłą konieczności, z relacji naszej 
kondycji, mamy odmienne rozumienie prawdy. Nie jesteśmy pewni z  góry,  
czy istnieje prawda, ani też, czy jesteśmy w  stanie do niej dojść, jeśli istnieje. 
Jedynie w doświadczeniu odkrywamy, że rzeczywiście jest prawda i możemy ją 
osiągnąć, przynajmniej w  sposób częściowy i  stopniowy. Ale doświadczenie to 
podtrzymywane przez wiarę, że prawda istnieje, i  przez nadzieję, że możemy 
ją osiągnąć. Dialog jest w  rezultacie metodologią tego doświadczenia, zarów-
no przybiera formę poszukiwania intelektualnego, jak i  też gdy określa działa-
nie”60 . Związki nauki z wiarą mają też przełożenie na przepowiadanie i głoszenie. 

57  K. Rahner, Czy wierzysz w Boga?, przeł. M. Napiórkowski, Poznań 2015, s. 45.
58  K. Lehmann, Chrystus naszą nadzieją. Medytacje, przeł. M. Węcławski, Poznań 1977, s. 78-79. 
59  J. Ladriére, Nauka, świat  i wiara, przeł. A. Paygert, Warszawa1978, s. 132.
60  J. Ladriére, Nauka, świat…, s. 137-138.



32

ROZDZIAŁ 2

Bernard Sesboüé w swoim odnoszeniu się do treści wiary wyłania wszelkie moż-
liwe związki naukowe, które do wiary mogą doprowadzić, jeżeli zostaną przez 
odbiorcę zinterioryzowane, jak napisał o  tym Roolet. „Nie ulega wątpliwości,  
że odnowa antropologii, jaka dokonała się na przestrzeni pięćdziesięciu lat, zmu-
sza nas do odmiennego niż w klasycznej myśli zrozumienia miejsca osoby w spo-
łeczeństwie. Jednostka konstytutywnie związana jest ze światem z innym, z histo-
rią. Rozwija się w kontekście społecznym, który interioryzuje i na który reaguje”61. 
Odwołanie się do człowieka jako potencjalnego odbiorcy narracji o  zbawieniu 
pomaga Bernardowi Sesboüé uznać w modelu ekumenicznym zakres, odnoszący 
się do przyszłości, co do której konieczna jest perspektywa, ale niedosiężny jest 
jej kształt. 

W myśli Bernarda Sesboüé widać odwołania do różnych koncepcji wiary 
i ekumenizmu, wszystkie one jednak wydarzają się w świecie ludzkim i dostęp-
nym zmysłami. Teologia systematyczna rozdziela na poznanie odnoszone do wia-
ry i rozumu, chociaż te sfery ludzkiego poznania mogą się przenikać. „Powiązanie 
nauki i przepowiadania napotykamy w rozróżnieniu «fides quae» i  «fides qua». 
W  akcie przepowiadania Kościół głosi otwartą w  Jezusie Chrystusie absolutną 
przyszłość. Wzywa słuchającego do zawierzenia, fides qua, rozbudzenia wiary i jej 
zintensyfikowania, do aktu wiary jako otwartej postawy. O  ile jednak przepo-
wiadanie podaje pewną treść fides qua domaga się urzeczywistnienia fides quae. 
Akt wiary i w nim zawarta akceptacja treści wiary, stanowią nierozerwalną całość, 
podobnie jak akt przepowiadania i w nim zawarte treści (nauka) stanowią także 
nierozdzielną całość; nie można tych elementów oddzielać od siebie. Zwykłe po-
danie do wiadomości nie byłoby działaniem kościelnym, ale filozoficzno-nauko-
wym; podobnie jak samo przyjęcie do wiadomości treści wiary bez wzbudzenia 
aktu wiary nie stanowi chrześcijańskiej wiary, lecz intelektualne wzbogacenie.  
Akt wiary nie jest aktem irracjonalnym czy emocjonalnym, ale jest związany z tre-
ścią poznawczą”62. Pewnego rodzaju pedagogika ekumenizmu pozwala na odczy-
tanie naukowości jako przedproża wiary, niemniej domaga się to klarownego jej 
przedstawienia. Wiara i rozum nie są w opozycji, co więcej jedno zależy od dru-
giego, gdyż skrajności, jakie wynikają z niedoboru któregoś, sprowadzają ludzkie 
działanie lub/i myślenie do absurdu. „Dla chrześcijanina Tradycja Kościoła jest 
świadomością zbiorową ożywioną przez Ducha Świętego”63. Związek modelu 

61  J. Rollet, Społeczne tło teologii współczesnej, przeł. E. Burska, Warszawa 1981, s. 66. 
62  M. Schmaus, Wiara Kościoła. Objawienie – inicjatywa Boża. Oczekująca odpowiedź człowieka: 
wiary, t.1, przeł. J. Zaremba,  Gdańsk-Oliwa 1989, s. 226.
63  J. Barreau, Abyście przez wiarę życie mieli, przeł. I. Adamska, J. Hennelowa, H. Malewska, 
Kraków 1969, s. 95.



33

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

ekumenicznego z  inkluzywną odsłoną chrześcijaństwa pozwala na aktualizacje 
potencjału, jaki zawiera się w człowieku wierzącym i otwartym ku percepcji od-
miennego doświadczenia chrześcijańskiego. 

 Przykładem wychylania się ku innym chrześcijanom nie jest jedynie Ber-
nard Sesboüé, gdyż nie tylko on interpretuje ekumenizm jako obligatoryjną część 
eklezjologii. Istotą jest wielowymiarowość i otwartość do wejścia w model eku-
meniczny rozumiany jako dialog, nauka, wiara oraz nawrócenie. 

Powracanie do jedności i  dążenie do zbawienia są powracaniem niejako 
do siebie. W odczytywaniu tego procesu kluczowe jest naśladowanie Chrystusa 
i przyjmowanie Go w wielorakich odsłonach u innych chrześcijan, nie jako błędu, 
ale jako inności, która jest rzeczywista. „Nasze zbawienie polega na tym, że mamy 
stać się «Ciałem Chrystusa», tak jak sam Chrystus: w codziennym przyjmowaniu 
siebie samych od Niego; w  codziennym oddawaniu; w  codziennym ofiarowa-
niu naszego ciała jako miejsca słowa. Stajemy się nim, naśladując Go, zstępując 
i wstępując. O wszystkim tym mówią proste słowa «descendit de caelis». Mówią 
one o Chrystusie, i właśnie przez to mówią o nas. Wyznania tego nie można wy-
czerpać słowami. Odsyła ono od słowa do ciała: tylko w ruchu od słowa do ciała 
i od ciała do słowa można je sobie przedziwnie przyswoić”64. Dzięki zstąpieniu 
z nieba Syna Bożego nasze dialogi i ekumeniczna droga są możliwa. Wspólny cel, 
którym jest Osoba Boga, jest dosiężny i możliwy do rozpatrywania. Problemy 
inne zawsze będą, ale są one niejako drugoplanowe. 

Struktura Kościoła jest uwarunkowana poddaniem się działaniu Boga 
w Trójcy obecnemu w  świecie. „Nikt nie jest Kościołem, tylko Chrystus; każ-
dy winien podporządkować się posłusznie transcendentnemu prawu jedności, 
którym jest Chrystus, podporządkować się razem ze swoim powierzonym mu 
przez Boga zadaniem”65. Wiara jest rzeczywistością ponadkonfesyjną to wnio-
sek przebijający się w teologicznych rozumowaniach. Bóg nie jest rzeczywistością, 
w której panować będą zasady konkurencyjności, ale raczej rozumnego wykładu 
i oświetlenia modelu ekumenicznego jako działania Boga, którego zamysły co do 
zbawienia ludzkości są wieczne i niezmienne, jeżeli chodzi o jej powszechny wy-
miar. Chrześcijański dyskurs jest przede wszystkim narracją o Synu Bożym, któ-
ry jest odniesieniem do całego planu zbawiania ludzkości. „(…) Jezus Chrystus 
otwiera drogę do tego, co z pozoru niemożliwe – do komunii Boga z człowiekiem, 
ponieważ On, Wcielony jest tą komunią; w  Nim stał się rzeczywistością owa 

64  J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa. Medytacje o Bogu Trójjedynym, przeł. J. Zychowicz, Kraków 
1995, s. 69.
65   H. Balthasar, W pełni wiary, przeł. J. Fenrychowa, Kraków 1991, s. 387.



34

ROZDZIAŁ 2

«alchemia», która przekształca istotę ludzką w istotę Boską. (…) wejście w tę al-
chemię ludzkiej istoty, w to otwarcie ku Bogu, które stanowi warunek wewnętrz-
nego otwarcia jednego człowieka na drugiego. Droga komunii pomiędzy ludźmi 
prowadzi przez komunię z Bogiem”66. Problem odwołania się do modelu eku-
menicznego jest złożeniem rzeczywistości wiary wyznawanej w odniesieniu do 
własnego przyjmowania Boga w ramach własnej tradycji tak, aby odczytać drugą 
osobę, gdyż tylko w Bogu jesteśmy w stanie przyjmować siebie wraz z zamysłem 
o jedności chrześcijan. 

Bernard Sesboüé w  twórczości innych teologów widzi konieczność usys-
tematyzowanie problemu podziału i związanego z nim powracania do jedności. 
Nie można zmienić historii, natomiast przyszłość jest niejako w rękach wierzą-
cych, którzy odczytują swoje Kościoły jako miejsca spotkania z Bogiem, który 
przekracza ich wyobrażenia. W kontekście pluralizmu i  relatywizmu oraz poja-
wiającej się coraz częściej obojętności widać, jak chrześcijaństwo odwróciło się od 
Bożego planu zbawienia na rzecz własnych teologii i koncepcji dla zbudowania 
określonych ram i zasad wiary, tymczasem prawda jest ponad tym zacieśnieniem.

Otrzymanie narracji zbawienia związane jest z misją głoszenia, która wynika 
z podlegania temu samemu Bogu w Trójcy Jedynemu. Rozszczepienia w ramach 
jednej wspólnoty są okazją do dialogu i  nawrócenia eklezjalno-teologicznego. 
Znaczącą rolę w tym nawróceniu posiada Trzecia Osoba Trójcy Świętej, która 
też jest sprawcą charyzmatów i nowych dróg, które, mimo iż często nie nabierają 
instytucjonalnego charakteru są okazją do zmierzenia się z historyczno-krytycz-
no-naukowym podejściem eklezjologii inkluzywnej wyłaniającej się nie wprost 
z  literatury Bernarda Sesboüégo. Dlatego teraz czas na odautorskie wnioski 
w tym temacie. 

W eklezjologicznej myśli Bernarda Sesboüé

W analizach okołokonfesyjnych Bernarda Sesboüé dokonuje się przeniesie-
nie akcentów z analizy samego podziału wewnątrz chrześcijaństwa na rzecz anali-
zy wspólnych cech wierzących, których zadaniem jest troska o stan wiary w świe-
cie. Zarówno teologia protestancka jak i rzymskokatolicka w swojej pierwotnej 
warstwie posiada mandat do nauczania i zapraszania ludzkości w dialog z Trójcą. 
Najczęściej odwołanie do wiary następuje w  odniesieniu do tekstów skryptu-
rystycznych i  zapytań o  faktografię biblijną. Zatem każda z  tradycji jest w  tej 

66  J. Ratzinger, Chrystus i  jego Kościół. Rekolekcje wielkopostne wygłoszone ojcu świętemu Janowi 
Pawłowi II, przeł. W. Szymona, Kraków 2005, s. 116.



35

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

materii obowiązana do rozprzestrzeniania narracji o zbawieniu. Należy zauważyć, 
że w odniesieniu do protestanckiej teologii jest to wychylenie prymarne i w od-
niesieniu do budowanej wspólnoty zawiera centralne miejsce. „Teologia prote-
stancka jest wybitnie biblijna, jest to jeden z jej głównych charyzmatów. Rozwija 
się w dużej wolności wobec tradycyjnego i dogmatycznego odniesienia wiary, co 
nadaje mu wielką hermeneutyczną śmiałość i energiczną moc afirmacji. Jest bar-
dzo wrażliwa na wymogi historyczno-krytyczne i naukowe, na pytania kulturowe 
oraz na aprioryczność świadomości naszych czasów: z tych wszystkich powodów 
zamierza aktualizować przesłanie wiary. Jest również bardzo uważna na pytania 
stawiane przez młode Kościoły. Wierna intuicjom Reformacji, podkreśla raczej 
punkt widzenia wierzącego podmiotu i doświadczenie wiary, niż obiektywność 
tajemnicy (której chętnie odmawia przyznania całościowej wizji) i sposób, w jaki 
nabiera ona instytucjonalnego kształtu w Kościele. Ma ona wymiar profetyczny: 
jest wyrazem wiary niespokojnej, nigdy z siebie niezadowolonej i  lubiącej krzy-
czeć. Wszystkie te cechy dają jej oddech i wielką moc uwodzenia. Protestancki 
teolog z wielką siłą sugestii realizuje jeden, odnowiony wymiar chrześcijańskiej 
tajemnicy, który łatwo powoduje przylgnięcie, a nawet entuzjazm. Daje to moż-
liwość myślenia kreatywnego i  w  łatwy sposób atrakcyjnego. I  należy teologii 
protestanckiej uznać to, że przez dziesięciolecia była potężnym motorem badań 
teologicznych”67. Wartość metodologii teologicznej protestanckich teologów jest 
dla Sesboüégo powodem do przyjrzenia się jego własnemu wyznaniu, w którym 
wielokrotnie wspomina się o wiośnie Kościoła, natomiast w praktyce aktualizacja 
teorii i  praktyki Kościołów reformowanych jest wzorcem pozyskiwania zainte-
resowanych Dobrą Nowiną. Kreacja przekazu wiary, który jest ofertą przyciąga-
jąca ludzi, jest do wypracowania w ramach poznania potencjalnych odbiorców 
tego przekazu. Biblijność orędzia jest dodatkową promocją tekstu, który pozostał 
w  kulturze jako źródło odnajdywania wiary i  sporów na temat historyczności 
Jezusa z Nazaretu i sensowności przedstawionych narracji. Mimo wielu zalet dla 
odbiorców Sesboüé wymienia także wady takiego sposobu ewangelizacji, a  są 
nimi brak stałości i  poszukiwanie wyrazów wiary napełniającej emocje, która 
w myśleniu krytycznym potrafi odejść od całości na rzecz części.

Wielokrotnie przeciwwagą dla luterańskich oczywistych zalet jest skrajne 
odejmowanie danych, które należą do doświadczenia wspólnotowego w pędzie za 
nowymi informacjami, czy też interpretacjami przystającymi do współczesności. 

„Cechy te mają oczywiście swoją przeciwwagę: teologia protestancka kładzie zbyt 

67  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 76.



36

ROZDZIAŁ 2

duży nacisk na stanowiska uczonych (egzegetów, historyków, teologów) kosztem 
zmysłu wiary obecnego we wspólnotach. Ma skłonność do krytykowania danych 
wiary i mierzenia ich wynikami aktualnej nauki lub wymogami kultury. Two-
rzy zatem wielkie cmentarzysko porzuconych hipotez po przedstawieniu ich jako 
prawdy ostateczne. Jest też poruszana historycznym wahadłem, które przenosi 
ją z  jednej skrajności w drugą, na przykład z  jednostronnej afirmacji transcen-
dencji Boga, z ryzykiem zdeptania człowieka, do niejednoznaczności immanencji 
Boga w człowieku. Wydaje się, że brakuje w niej elementu regulującego, który 
sprowadzałby ją z  powrotem do pewnych imperatywów przekazywanej i  prze-
żywanej wiary kościelnej”68. Samo poddawanie w krytykę jest związane z proce-
sem badawczym. Natomiast krytyczne odsuwanie treści za pomocą dobieranych 
danych jest niebezpieczne, skutkować może bowiem wypaczeniami i  brakiem 
odniesienia do etapowości przekazu chrześcijańskiego. Poruszana narracja o zba-
wieniu posiada swoje zakotwiczenie w historii, co do której interpretacja też nie 
może wychylać się w stronę skrajnych stanowisk. Wahadłowy ruch w odniesieniu  
do treści stałych może przerodzić się w  niedopowiedzenia hańbiące człowieka 
jako partnera Boga. 

Należy też baczną uwagę przypisać rozumieniu władzy w Kościele, gdyż po-
dejście reformowane podpowiada nam o problematyczności terminu „nieomyl-
ność” oraz idącej za tym pojęciem władzy powierzonej ludziom, zaznaczmy tylko 
ludziom. „Mamy tu do czynienia z odrzuceniem władzy, która byłaby dana raz na 
zawsze instytucji kościelnej i dawałaby jej gwarancję nieomylności. Kalwin pisze 
tak: «Moc Kościoła nie jest nieskończona, ale podporządkowana Słowu Bożemu 
i niejako w nim zawarta». Zasadniczy powód tego odrzucenia wiąże się z potwier-
dzeniem suwerennej władzy Pisma Świętego, a ostatecznie z władzą Chrystusa 
nad Jego Kościołem, sprawowaną przez Słowo i Ducha Świętego. Jezus Chrystus 
otrzymał doskonałość objawienia, do którego nic nie należy dodawać ani ujmo-
wać. Jezus «nie pozwolił, by cokolwiek po Nim dopowiadano». Autorytet tego 
słowa narzuca się sam, jest autopistos. Kościół nie musi «gwarantować» autorytetu 
Pisma Świętego, ale musi się mu podporządkować. W tym sensie wyznania wiary, 
nieuchronnie związane z czasami i miejscami, nie mogą rościć sobie prawa do nie-
omylności”69. Perspektywa dialogu ekumenicznego, którą roboczo nazwaliśmy 
modelem ekumenicznym, pozwala na przyjęcie zarzutów czy niepokojów stron 
dialogu, jakie zgłaszają do rozważenia. W wyniku dialogu u strony przeciwnej po-
jawiają się wątki rozwijające myśl, które mogą stać się powodem głębszych analiz. 

68  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…., s. 76.
69  B. Sesboüé, Histoire et théologie…, s. 340. 



37

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

W odniesieniu do władzy niejako zaklętej w słowie „nieomylność” możliwe 
było przejście i  uzgodnienie swoistego rodzaju rozumienia wynikłego z  podję-
cia tak postawionych kwestii. „Kościół zachowuje wszakże autorytet w sprawach 
doktrynalnych, autorytet autentyczny i mocny, nawet jeśli zawsze musi podpo-
rządkować się Słowu Bożemu. Kalwin posuwa się nawet do przyznania Kościoło-
wi pewnej nieomylności, ale pod jednym warunkiem:

Jeśli przyznamy im rację, że Kościół nie może błądzić w rzeczach koniecznych do 
zbawienia, to w takim sensie, że nie może zawieść, zwłaszcza, że rezygnując z wła-
snej mądrości, poddaje się nauczaniu o Duchu Świętym przez Słowo Boże. Oto więc 
różnica między nami: oni przypisują władzę Kościołowi poza Słowem: my przeciwnie, 
nierozerwalnie łączymy jedno z  drugim. Istnieje zatem dla Kalwina pewna for-
ma nieomylności Kościoła bliska koncepcji luterańskiej, ale jest to nieomylność 
«eschatologiczna». Wydaje się jednak, że termin ten jest dla niego trudniejszy 
niż dla mentalności luterańskiej”70. Każda interpretacja danych dogmatyczno- 
ekumenicznych domaga się pewności tego, że każda strona dialogu potrafi w ja-
kiejś mierze odpowiedzieć na sposób rozumienia, jaki prezentowany jest w dys-
kusji, czy wyznaniowego dialogu. Konsensus nie odnosi się jedynie do wspólnych 
opracowań, ale również do zgody w dochodzeniu do wspólnej terminologii.

W  temacie samej władzy pojawiają się różne odcienie prawdy, która jest 
przekazem autentycznej praktyki i  rozumienia współbraci wierzących. Tak jak 
widać to na przykładzie anglikan. „Wierna swojej tradycji via media wspólnota 
anglikańska jest mniej uczulona na ideę nieomylności niż inne wyznania wyro-
słe z  Reformacji. Przyjmuje jako oczywiste przekonanie, że Kościół nigdy nie 
może zbłądzić w wierze (…). Jednak przekonanie o nieomylności wiąże się z roz-
maitymi zastrzeżeniami. O  ile doktryna anglikańska przyznaje, że Kościół nie 
może błądzić w wierze dzięki Bożej pomocy, to woli przypisywać nieomylność 
samemu Duchowi Świętemu, który nieomylnie prowadzi Kościół. A ten ostatni 
zawsze może podlegać okresowym i częściowym niedomaganiom. Ale ostatecznie 
Prawda zwycięży, pomimo różnych błędów w  głoszeniu Ewangelii, w  pedago-
gii i dyscyplinie. Autorytet Kościoła jest jednak «ściśle ograniczony do istotnych 
treści apostolskiego świadectwa złożonego Jezusowi Chrystusowi» (W. Chillin-
gworth)”71. Model ekumenicznego włączania jest też włączaniem w obecnie aktu-
alne koncepcje eklezjologiczne prezentowane przez dane Kościoły. Bywa też tak,  
że Reformatorzy, bardziej rygorystycznie podchodzą do współczesnego Kościo-
ła katolickiego przez zaistniałą sytuacje historyczną lub/i  poczucie niejakiego 

70  Tamże, s. 340-341.
71  B. Sesboüé, Histoire et théologie…, s. 341.



38

ROZDZIAŁ 2

pominięcia ich w zakresach, w jakich chcieliby być zaznaczeni w odniesieniu do 
oficjalnych dokumentów związanych z reformacją czy pewną wyjątkowością wy-
znaniową. Bernard Sesboüé na podstawie tego co działo się we Francji opisuje 
trzy tendencje; „ortodoksyjną”, „ewangeliczną” i „liberalną”72. Mimo obecnego 
kryzysu potwierdzany jest argument o tendencjach do uszczegóławiania danych 
wiary tak, aby różniły się one od siebie, co jest ruchem przeciwnym do inklu-
zywnego patrzenia, a  jedynie wyróżniającym i niejako odżegnującym się od in-
nych. Można powodować różnice po to by były one wyraźniejsze i trudniejsze  
do przezwyciężenia.

Bernard Sesboüé pisze o bolesnych „rozszczepieniach”, które zadały krzywdę 
pierwotnej koncepcji teologicznej. Dlatego teraz dłuższy cytat obrazujący to sta-
nowisko. „Luter, a po nim Kalwin niebezpiecznie rozwinęli rozróżnienie obecne 
już w teologii Augustyna: Kościół niewidzialny i Kościół widzialny. Misterium 
Kościoła – dar Boga dla ludzi – jest przede wszystkim niewidzialne: tylko Bóg 
zna swoich ludzi, przyjaciół, tych, którzy będą zbawieni i należą do Jego ludu. 
Widoczne Kościoły są zgromadzeniami wiernych, które są warte tyle, ile są warte, 
ale nie mogą rościć sobie pretensji do nierozerwalnego związku z niewidzialną ta-
jemnicą. (...) W myśli protestanckiej występuje alergia na wszelkie «tu i teraz» ob-
jawiania się i działania Boga, zgodnie z samą logiką Wcielenia, gdzie Słowo Boże, 
jak mówi św. Ireneusz, stało się widzialne i  namacalne. Od razu dostrzegamy 
konsekwencję tego w ocenie ekonomii sakramentalnej: katolicka afirmacja przy-
czynowości sakramentalnej, dlatego po prostu, że sakramenty są aktami Chry-
stusa celebrowanymi przez Kościół, spontanicznie budzi podejrzenie: czy nie jest 
to uwięzienie Boga w naszych obrzędach, zawłaszczenie Go i oswojenie poprzez 
poddanie Go ludzkiej władzy? Sakramenty są zatem czymś godnym szacunku, ale 
bardzo drugorzędnym, zewnętrznymi gestami świadectwa naszej wiary; ponieważ 
te gesty człowieka pozostają poza usprawiedliwieniem przez wiarę. Godne uwagi 
jest to, że w momencie, gdy dialog doktrynalny dokonuje znaczącego postępu 
w dziedzinie różnych sakramentów (...). To z  tego powodu Grupa z Dombes 
poświęciła jedno z  opracowań kwestii sakramentów w  ogólności w  ich związ-
ku z Duchem i Kościołem”73. Chrystus, który jest w nauce teologii paradygma-
tem sakramentu i  personalnie opisuje się Jego osobę mianem Prasakramentu,  
jest de facto w centrum dociekań chrześcijan. Wiara jest nadprzyrodzona, a ba-
danie jej pochodzenia prowadzi do Trójcy Świętej lub niewiary. Współbycie 

72  B. Sesboüé, Poza Kościołem nie ma zbawienia. Historia formuły i problemy interpretacyjne, przeł. 
A. Kuryś, Poznań 2007, s. 284.
73  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 62-63. 



39

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

z  innymi ludźmi, którzy widzą pochodzenie wiary, może przyprowadzić do za-
sadnego pytania o  tożsamość Jezusa z Nazaretu. Wpisuje się tutaj myśl, która 
pochodzi od Ratzingera. „Nie ma wątpliwości, że abym tę wiedzę bliźniego, która 
została mi ofiarowana, mógł przyjąć jako moją i  doświadczyć jej rzeczywiście 
w swoim osobistym życiu, potrzeba żebym ja sam otworzył się na Boga. Tylko 
wtedy, gdy we mnie znajduje się narząd zdolny do odbioru, brzmienie Przed-
wiecznego może do mnie dotrzeć za pośrednictwem drugiego człowieka. W tym 
sensie poznanie Boga, w którym on sam bierze udział i które dociera do mnie 
od innych ludzi, jest bardziej osobiste niż wiedza, którą mam wspólną z techni-
kiem, specjalistą. Znajomość Boga wymaga tej wewnętrznej czujności tego życia 
wewnętrznego, tego otwarcia serca, w którym, w skupieniu i ciszy, człowiek oso-
biście uświadamia sobie, że istnieje bezpośredni dostęp do Stwórcy”74. W kry-
zysie kultur wiedza o wierze nie jest czymś tajemnym, ale wynika z przekonania 
o prawdziwości odczytania tekstów lub poznania jej świadków. 

U Sesboüégo widać odpowiedź jaką teologia daje w kontekście związku Ko-
ścioła, z Trójca Świętą i paradygmatu ekumenicznego jej przeżywania wśród in-
nych wyznań oraz rozwoju świata. Widać to w definicji zaczerpniętej od Kaspera, 
która zawiera istotne elementy problematyczne, które są jasno określone, ale któ-
re nie doczekały się rozwiązań. „Teologia, która zrozumiałaby Boga, targnęłaby 
się na Niego, ograbiła Go z Jego boskości i zredukowała do skończonego bożka. 
(…)Ale to znaczy: Bóg dla teologicznego rozumu nie jest problemem jak wiele 
innych problemów, które zasadniczo można przynajmniej sukcesywnie rozwią-
zywać. Bóg jest nieustannym problemem jest w pierwszym rzędzie problemem, 
który określamy jako tajemnicę. Dlatego celem teologii w pierwszym rzędzie nie 
jest rozwiązanie (solutio) problemów ani też czynienie postępów (progressio) od 
problemów do problemów, lecz sprowadzanie wszelkiej wiedzy i  pytań do ta-
jemnicy Boga (reductio in misterium). Celem teologii nie może być to, że wiara 
w Boga poprzez myśl przestaje być wiarą, tylko raczej przyjmowanie Bożej tajem-
nicy jako tajemnicy. To zadanie według tego wszystkiego, co zostało powiedziane 
jest tylko wówczas do wypełnienia o ile tajemnicę Boga rozumieć będziemy jako 
odpowiedź na tajemnicę człowieka”75. Bernard Sesboüé z wnikliwością naukow-
ca próbuje rozjaśnić możliwe niewiadome w odniesieniu do rozumienia wiary 
w Boga, natomiast podstawą budowania wszelkiej narracji o Nim jest przekona-
nie, że do końca nie znamy i nie przewidzimy rezultatów zastosowania ekume-
nicznego modelu. 

74  J. Ratzinger, Europa Benedykta. W kryzysie kultur, przeł. W. Dzieża, Częstochowa 2005, s. 127. 
75  W. Kasper, Bóg Jezusa Chrystusa, przeł. J. Tyrawa, Wrocław 1996, s. 23.



40

ROZDZIAŁ 2

 Od wiary w Trójcę Świętą wychodzi postrzeganie sakramentów, Kościoła 
jako tworu powołanego i założonego i związanego z Bożą obecnością. W kolej-
nych wiekach kwestie te będą powodem rozłamu, gdyż ludzie między innymi 
próbują zagarnąć moc sakramentalnych działań. Widać to na przykładzie prze-
myśleń innego teologa opcji inkluzywnej. „Rahner zauważa, że przyczynowość 
krzyża Chrystusa nie może być rozumiana jako przyczyna sprawcza samoudzie-
lania się Boga w łasce, lecz raczej jako jego konsekwencja. Inaczej bowiem ozna-
czałoby to zmianę w Bogu i w jego nastawieniu do ludzkości. Z tej racji Rahner 
taką koncepcję odrzuca. Odrzuca również rozumienie lansowane przez teologów 
opcji pluralistycznej, wedle którego przyczynowość krzyża Chrystusowego mia-
łaby jedynie charakter moralnej siły przekonującej nas o miłości i przebaczeniu 
Boga. W  takim bowiem przypadku nie można by było mówić o konstytutyw-
nym znaczeniu wydarzenia tajemnicy paschalnej wobec wszystkich ludzi żyjących 
na ziemi”76. Ekumeniczna wizja Sesboüégo jest zarazem koncepcja inkluzywną.  
Od wieków Trójca Święta w swoim dynamizmie odnosiła się do ludzi. W szcze-
gólny sposób zbliżenie to nabrało mocy przy Wcieleniu Syna Bożego. Jest to 
algorytm, który występuje w pracach teologa znad Sekwany. 

A  co za tym idzie, ten inkluzywny model ekumenizmu ma rację bytu 
w nauce i przepowiadaniu tak, aby wyłaniać prawdę o Chrystusie i Jego dziele  
na rzecz ludzkości.

W swoich dociekaniach badawczych Sesboüé opisuje kontekst, w którym 
Luter próbuje oczyścić rozumienie Bożej obecności i  jedności Trójcy Świętej 
z  ludźmi, niezawierającej się jedynie w praktykach, co do których Kościół nie-
uchronnie upatrywał główny akcent. Odżegnuje się reformator od możliwości 
wiary, która musi być zaakceptowana urzędowo i co do praktyk, które będąc jej 
wyrazem, należy ściśle weryfikować a wszystko to w obliczu nadużyć. „Za punkt 
wyjścia weźmy rok 1517, rok «rewolty» Lutra. Wizerunek katolicyzmu był moc-
no naznaczony licznymi nadużyciami i skandalami. Oprócz wszystkich kłopotów 
dotyczących duchowieństwa religia popularna miała słabe podstawy doktrynalne 
i  jawiła się jako religia «uczynków», z  całym aparatem obrzędów, nabożeństw, 
jałmużn i  rozmaitych praktyk. Sprawa odpustów była symbolem uznanym za 
gorszący w tego typu religii: poprzez ludzki «czyn» liczono na dobro duchowe. 
Władza kościelna uważała, że „udomowiła” dary Boże w praktykach owocnych 
dla jej własnych interesów: bazylika św. Piotra w  Rzymie została zbudowana 
z  plonu odpustów zebranego w  Niemczech”77. Zamykanie Boga w  ludzkich 

76  Z. Kubacki, Wprowadzenie do teologii religii, Warszawa, 2018, s. 108.
77  Tamże, s. 58-59.



41

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

wyobrażeniach i kategoriach blokujących rozwój koncepcji jest przeszkodą dla 
inkluzywnej eklezjologii. Dzierżenie władzy poprzez osoby Kościoła doprowa-
dziło do szeregu wypaczeń, które dopiero po upływie czasu doczekały się analizy 
i stwierdzeń, które oprócz krytyki zawierały moment nawrócenia i szczere przy-
znanie się do błędnego postępowania odnoszącego się niejako do dysponowania 
Łaską Bożą jako przymiotem ludzi kościoła. Następujące już po śmierci Lutra 
naukowo-praktyczne dociekania na temat rozróżnień poczynionych przez refor-
matora, a także sytuacji historycznej, w której tkwił, pozwoliły na zrozumienie, 
które dąży do pojednania i recepcji rozumienia Kościoła. „Luter przeszedł bardzo 
bolesne osobiste nawrócenie: przeszedł od religii uczynków do religii czystej wia-
ry. On, augustiański mnich, oddany w swoim powołaniu ascezie, doświadczył, 
że «uczynki» i pokuty, którym się poddawał, pozostawiały go grzesznym i stale 
nękanym przez wielką religijną udrękę, która naznaczyła tę epokę pytaniami: jak 
patrzy na mnie Bóg? Czy jestem godzien miłości czy nienawiści? Czy nie jestem 
potępiony? W centrum tej udręki Luter odkrywa jako wyzwolenie nauczanie Li-
stu do Rzymian: człowiek jest usprawiedliwiony przez samą wiarę, przez wiarę 
w  Chrystusa, a  nie przez uczynki. Opierając się na tym doświadczeniu, ogła-
sza to, co Daniel Olivier nazywa «chrześcijaństwem egzystencjalnym», wolnym 
od kategorii scholastycznych i mówiącym językiem przeżywanej wiary. Jest to 
chrześcijaństwo wewnętrzne, chrześcijaństwo nawrócenia, sumienia i  wolności, 
to, którego potrzebują ludzie tych czasów. Spotkanie tego oczekiwania i intuicji 
Lutra tłumaczy niesamowicie szybki sukces jego słowa. Jego język jest dosłownie 
eksplodujący”78. W  tym miejscu perspektywa Lutra i  zadanie, jakie wyznaczył 
sobie Bernard Sesboüé niejako znajdują wspólny punkt zaczepienia. Zarówno 
reformator jak i teolog znad Sekwany zdają sobie sprawę z istotnych zmian, jakie 
niesie za sobą język, w którym przekazuje się treści religijnie. Podobnie wygląda 
kwestia bliskości wiernych z Trójcą Świętą, która niepotrzebnie jest zabierana na 
rzecz dystansu i emfazy w stosunku do majestatu i niedostępności Bożego udzie-
lania się w świecie i w ludziach. 

W opisach Lutra widać pewien rodzaj „wiosny Kościoła”, którą zaczęto na-
zywać różne inicjatywy wewnątrzkościelne mające pobudzić Lud Boży do więk-
szego zaangażowania na rzecz życia wiarą. Rozłam nie jest naturalnie powodem 
do chluby, jednakże wynika z podobnych pobudek i motywem nie było samo 
oddzielenie, co powrót do czystości wiary i oddania Bogu inicjatywy. „Luter chce 
odmłodzić oblicze Kościoła i «ogołocić» go z wielu dodatków, którymi obciążało 

78  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 59.



42

ROZDZIAŁ 2

go średniowiecze, aby zajaśniało w nim głoszenie Ewangelii. To podejście skłania 
go więc do powrotu do źródeł, najpierw i przede wszystkim do Pisma Świętego, 
ale także do Ojców Kościoła. Niesie go w tym znaczenie i wyczucie tekstu, które 
rozkwitło w renesansie. W tym wszystkim nie ma jeszcze niczego, co wykracza-
łoby poza wspólne dobro wszystkich chrześcijan. Przeciwnie, są bardzo wielkie 
chrześcijańskie intuicje, którym Louis Bouyer będzie chciał oddać sprawiedliwość 
w swojej książce Du protestantisme à l'Église (Z protestantyzmu do Kościoła). Jed-
nak panuje klimat sprzyjający podziałowi, przemocy słownej, licytacji stawianych 
warunków. Odpowiedzialność za rozłam jest oczywiście podzielona i nie jest tu 
moim celem ocenianie jej. Ważne jest raczej to, by każdy Kościół odszedł od 
postawy polemicznej, która stygmatyzuje wady i błędy drugiego i zadał sam sobie 
pytanie o własną odpowiedzialność. Bo rozłam jest wspólnym grzechem jednych 
i  drugich”79. W  swoich analizach, które też dążą do tego, by Kościół był zro-
zumiały dla nowego pokolenia, dla młodych wszystkich kontynentów, Sesboüé 
potwierdza, że należy odpowiedzialnością obarczyć zarówno tych, którzy zostali 
w Kościele rzymskokatolickim, a którzy mieli znaczący wpływ na reformatorskie 
dążenia, jak i powstały rozłam dokonany przez osoby, które wraz z Lutrem obu-
rzyły się nad stanem wiary i interpretacji praktycznej Bożego działania. Najjaskra-
wiej widać przeciwstawności jakie odnoszą się do porównywania katolicyzmu do 
protestantyzmu, zatem za pomocą luterańskich sporów przedstawiony zostanie 
algorytm ekumeniczny prezentowany u  Bernarda Sesboüé, przy czym istotne 
wątki innych wyznań będą tłem wydarzania się inkluzji.

Tak jak we wszystkich dociekaniach Sesboüé zaczyna od tła historycznego 
i posunięć osób odpowiedzialnych za stan wiary w Kościele. Sama interpretacja 
osoby Lutra też bywa nieścisła lub/i zaciemniona. Potrzeba opisu nowo powsta-
łego nurtu chrześcijaństwa nie powinna jedynie oddzielać go i  odkształcać od 
wspólnych korzeni. „W tym klimacie zerwania duchowe intuicje Lutra zostaną 
«zdoktrynalizowane» i utwardzone w wielu przejawach odrzucenia i unilaterali-
zmu, zwłaszcza w odniesieniu do Kościoła. Widać, że jego poglądy ewoluowały. 
Przyznajmy też, że sposób, w  jaki wielu katolików prowadziło z nim wówczas 
polemikę, przyczynił się do tego zaostrzenia jego myśli. Przeciwnicy chętnie 
podsycali swoje debaty przeciwstawieniami uznawanymi za niemożliwe do po-
godzenia. Brak miłości przesłaniał dostęp do prawdy. Luter przechodzi zatem od 
tego momentu do całościowego ponownego odczytania chrześcijańskiej tajem-
nicy, które nadaje jego głównym intuicjom wymiar doktrynalny o charakterze 

79  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 59-60.



43

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

wyłącznym, którego nie miały na początku”80. Symfoniczność prawdy nie docze-
kała się w pierwszych opisach właściwej postawy mentalnej ludzi kościoła, a co 
więcej, zaznaczyć należy, że wręcz przeciwnie - powstały spory, które wydały się 
być nie do pogodzenia. Wyjaśnianie i rozjaśnienie wątpliwości, czy dialog opiera 
się o motywy, które nie blokują wspólnej drogi, ale ułatwiają postrzeganie rze-
czywistości na inny niegdyś nowatorski sposób pozwala na ekumeniczny rozwój. 

Bernard Sesboüé tytułuje jeden ze swoich paragrafów na sposób zbliżający 
chrześcijan do siebie mimo różnic, które nazywa „subtelnymi «rozszczepienia-
mi»”81. Nie chodzi tutaj o  jakieś zrównanie, jednakże zauważalna jest dążność, 
która wypływa z  naukowej dociekliwości, mianowicie autor redefiniuje termi-
nologię kościelną, która dotyka kwestii fundamentalnej wiary w Jednego Boga. 

„Poruszam się tutaj po gruncie szczególnie delikatnym, gdzie nieustannie ryzykuję 
posądzenie o stronniczość, ponieważ chodzi tu rzeczy z definicji trudne do okre-
ślenia. Czynię to w  duchu rozeznania i  wyjaśnienia, mając pełną świadomość,  
iż porozumienie w wierze między Kościołami Reformacji i Kościołem katolickim 
jest sprawą zasadniczą, ponieważ dotyczy samego wyznania wiary – Nicejsko-

-Konstantynopolitańskiego – i  nauczania pierwszych siedmiu soborów ekume-
nicznych. Następnie wymienię obiektywne punkty sporu, które dotyczą przede 
wszystkim Kościoła i sakramentów, a nie podstawowego wyznania wiary. Wydaje 
mi się jednak, że poza tymi konkretnymi punktami istnieją dwa sposoby patrze-
nia i  rozumienia tajemnicy wiary, które są głęboko różne. Używam w  tym za-
kresie terminu «rozszczepienia». Są to różnice w postawach, zasadach, metodach, 
same w sobie dość subtelne, ale które odradzają się z tematu na temat albo z epoki 
na epokę”. Kontekst środowiskowy i sposób patrzenia na rozwój sporu i postawy 
reformatorskie są przyczynkami do rozwoju myśl na temat luteranizmu, która 
wynika z potrzeby rozwoju teologicznego postrzegania Trójcy Świętej oraz relacji, 
jaka zachodzi między Bogiem a człowiekiem. Harmonizuje ta postawa z prezen-
towaną przez Ratzingera zasadą definitywności. „Wiara chrześcijańska powiada, 
że zbawienie ludzi spełnia się w Chrystusie, że w Nim nieodwołanie rozpoczęła 
się prawdziwa przyszłość człowieka, i chociaż jest przyszłością, jest jednak doko-
nana, jest częścią naszej teraźniejszości. To stanowi zasadę definitywności, która 
dla formy chrześcijańskiej egzystencji, o jaką chodzi w chrześcijaństwie, ma jak 
największe znaczenie”82

80  Tamże, s. 60.
81  Tamże, s. 60.
82  J. Ratzinger, Wprowadzenie w chrześcijaństwo, przeł. Z. Włodkowa, Kraków 2006, s. 274.



44

ROZDZIAŁ 2

Bernard Sesboüé często wzmiankuje o  pewnym rozszczepieniu odnośnie 
koncepcji w której próbuje się usadowić człowieka w relacji do Boga. „Zasadnicze 
rozszczepienie dotyczy koncepcji stosunku człowieka do Boga. U początków Refor-
macji panowało bardzo silne poczucie transcendencji Boga i bardzo augustiańska 
koncepcja grzechu. Prowadzi to do zrozumienia relacji między Bogiem a człowie-
kiem, w której ten ostatni zawsze wydaje się zgnieciony w swoim grzechu, nigdy 
tak naprawdę nieusprawiedliwiony. Jednak w historycznym życiu wspólnoty taka 
nierównowaga jest trudna do zniesienia. Obserwujemy zatem ruch wahadłowy, 
który doprowadza w przeciwnym kierunku do wywyższenia człowieka i pewnego 
wygnania Boga. Czyż nie tak stało się w XIX wieku w ewolucji liberalnego pro-
testantyzmu, gdzie chrześcijaństwo wewnętrzne, religia Ducha przeciwstawiona 
religii autorytetu, jaką jest katolicyzm, przybierze formę swoistej religii rozumu, 
której przesłanki nadał Kant?”83. Eklezjologia inkluzywna w rozszczepieniu widzi 
akcenty, w które może popaść każdy wierzący. Przeciwstawieństwa występujące 
w interpretacji wiary oraz stosunków Boga z ludźmi są motywami wspólnej drogi 
wśród wierzących. Zaznaczanie fundamentalnych różnic powoduje spojrzenie na 
różne aspekty wiary, które pojawiają się niezależnie od wyznania, a stanowią dro-
gę do stawiania pytań o wyznaniowe rozejście się i możliwość dialogu. 

Przykład taki konstruuje Sesboüé na podstawie podejścia do anglikanizmu. 
Pozwoli to ukazać obszerniejszy cytat z  tego zagadnienia. „Podejście anglikań-
skie jest bardziej historyczne, empiryczne i  pragmatyczne; podejście katolickie 
natomiast bardziej teoretyczne i formalne. Różnicę tę odnajdujemy w życiu ekle-
zjalnym: anglikanizm przydziela ważne miejsce synodalności oraz sensus fidelium. 
Katolicyzm ma bardziej hierarchiczną i autorytarną koncepcję Kościoła. Różnica 
ta ma częściowo charakter kulturowy: cztery wieki rozdziału przyczyniły się do 
sytuacji wyobcowania między katolikami a  anglikanami. Czy ta fundamental-
na różnica wiąże się z fundamentalną lub poważną i rozdzielającą rozbieżnością?  
Odpowiedź na to pytanie może być tylko zniuansowana: anglikanizm zawsze 
chciał być via media między katolicyzmem a  Kościołami powstałymi z  Refor-
macji. Jednak ta via media realizuje się we wszechstronności (comprehensiveness) 
obejmującej tendencje, wśród których katolik musi dostrzec istotne rozbieżno-
ści. Pewien anglikański autor z dużym poczuciem humoru scharakteryzował tę 
wszechstronność jako «zdolność do tolerowania tego, co nietolerowalne». Istnieje 
zatem wyraźny podział między nurtem «Kościoła wysokiego» a nurtem «ewan-
gelikalnym», nie wspominając o  pozostałościach pewnych nurtów liberalnych. 

83  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 61.



45

W DIALOGU Z LUTERANAMI ORAZ WSPÓLNOTAMI POREFORMACYJNYMI

Z katolickiego punktu widzenia po tej stronie może istnieć fundamentalna roz-
bieżność, bez istnienia po drugiej stronie. Osobiście uważam, iż nie ma rozbież-
ności fundamentalnej ani poważnej, dostrzegalnej na podstawie dokumentów 
ARCIC. W tej kwestii dystansuję się nieco od oceny Raportu Końcowego opra-
cowanego przez Kongregację Wiary, której podejrzliwa i  obiektywnie nieeku-
meniczna metoda mnoży rozbieżności do woli. Wystarczy już tego i warto tu 
przypomnieć słynną refleksję: «To, co jest przesadzone, staje się bez znaczenia»”84. 
Gdy różnice między wyznaniami ujmiemy słowem rozszczepienie, wydaje się to 
proste, by zrozumieć ruch ekumenicznej drogi chrześcijan próbujących scalić to, 
co niejako się rozpadło lub uległo poważnemu oddaleniu.

Inkluzywny paradygmat wymaga rozpoznania uniwersalnego charakteru 
wiary, który góruje nad konfesyjnymi jej ujęciami. Różnice nie są przeszkodą, 
czasem są proste do wytłumaczenia poprzez różnice kulturowe czy historyczną 
faktografię – umiejscawiając problem można poddać go ocenie i włączyć w dialog 
ekumeniczno-egzystencjalny. Kolejny paragraf obejmuje prawosławne podejście 
do modelu ekumenicznego reprezentowanego przez Sesboüégo.

84  B. Sesboüé, La patience et l’utopie. Jalons œcuméniques, Paryż 2006, s. 214-215.



1

Rozdział 3

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

Bernard Sesboüé swoje odniesienie do prawosławnej eklezjologii przedsta-
wia w różnych publikacjach i podaje niektóre wiadomości w sposób syntetycz-
ny, niejako próbując otworzyć wszystkie możliwe zakamarki teologiczne tak, aby 
znaleźć więź mocniejszą od podziału między samym prawosławiem a Kościołem 
rzymskokatolickim. Dowiadujemy się z  poczynionej niejednokrotnie charakte-
rystyki o teologii prawosławnej jako o chrześcijaństwie, które wypływa z historii. 

„Teologia prawosławna jest teologią Tradycji w najszerszym znaczeniu tego słowa. 
Ma wyostrzone poczucie tego, co nieodłącznie należy do wiary chrześcijańskiej 
i trwa w niej niezależnie od zmian historycznych. Chce pozostać w najwyższym 
stopniu wierna swojej przeszłości. Mówi z  obfitości serca, z  wielkiego głosu  
Ojców Kościoła i bez żadnych kompleksów głosi w prostocie wielkie paradoksy 
chrześcijańskiej tajemnicy. Znany jest jej nacisk na pneumatologię. Żyje również 
przykładną tradycją kontemplacyjną i liturgiczną: zawsze celebruje chwałę Boga 
przez Syna i w Duchu”1. Zakotwiczenie w historii bez odcinania się od niej jest 
zapewne łączącym rzymskokatolików z prawosławnymi spoiwem. Wspólne od-
niesienia do patrystyki i rozwój pneumatologii jest obecny w dialogach i teolo-
gicznych uszczegółowieniach.

Poruszona została sama terminologia odnosząca się do Tradycji pisanej wiel-
ką literą. Bernard Sesboüé zauważa, że określanie jej przez prawosławnych jest 
bliższe niż w  Kościołach poreformacyjnych. „Teologia prawosławna wie oczy-
wiście, że prawdziwa Tradycja jest twórcza oraz że nie należy jej mylić z  wie-
lością tradycji. Niemniej jednak ludzie Zachodu zastanawiają się czasami, czy 
nie zgadza się ona zbyt łatwo na powtórzenia, czy wystarczająco wsłuchuje się 
w pytania naszych czasów, a w szczególności, czy jest wystarczająco uważna na 
pytania historyczno-krytyczne. Czasami cytuje Ojców Kościoła tak, jakby byli 

1  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 76.



2

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

naszymi współczesnymi albo jakby płodność historii Kościoła nieco wyschła od 
ich czasów. Dialog doktrynalny z nią jest miejscem zaskoczenia: dlaczego, biorąc 
tylko przykład z dialogu między teologią prawosławną a teologią katolicką, pozo-
stał on daleko w tyle za dialogiem prowadzonym z teologiami Kościołów, które 
wyłoniły się z Reformacji? Dlaczego wydaje się on szczególnie trudny tam, gdzie 
różnice w  wierze są najmniejsze? Czyżby nadmierną rolę odgrywał tu dystans 
kulturowy?”2. Rozczarowanie Sesboüégo nad stanem dialogu z prawosławnymi, 
który mniej jest posunięty na przód niż to się ma w odniesieniu do wspólnot 
poreformacyjnych jest z  jednej strony zastanawiające, ale wysuwa on wniosek, 
że być może różnice kulturowe są z byt odległe by ten dialog miał odpowiednie 
warunki do wzrastania.

Rozłam w Kościołach domaga się powrotu do przyczyn i krytycznych ana-
liz, aby dążenie do utraconej jedności nie stało się rywalizacją o wiernych, ale 
początkiem teologiczno-praktycznych przemian. „Rozłam między Wschodem 
a Zachodem datuje się od 1054 roku: wyraził się on we wzajemnym obłożeniu 
klątwami przez kardynała Humberta, legata papieża, i Michała Cerulariusza, pa-
triarchę Konstantynopola. Anatemy te zostały zniesione po spotkaniu papieża 
Pawła VI i patriarchy Atenagorasa. Ale ta data jest tylko punktem oznaczenia 
formalnej i wzajemnej zgody na rozwód, który powoli wchodził w życie już od 
dawna. Jakie były tego powody? Ważną rolę odegrała rywalizacja polityczna mię-
dzy Wschodem a Zachodem. Połączyła się ona z rywalizacją kulturową: Zachód 
coraz bardziej przejawiał poczucie emancypacji, można by powiedzieć, kulturo-
wej «dekolonizacji» wobec Wschodu. Na Wschodzie trwało cesarstwo, a Kościół 
pozostawał bardzo imperialny, ze wszystkimi dwuznacznościami w  interwen-
cjach «teologicznych» cesarzy; na Zachodzie cesarstwo zanikło, a  autorytet pa-
pieski stał się wielkim elementem jedności Kościoła”3. Wykluczenie z Kościoła 
poprzez anatemy było początkiem starć, które przybrały charakter kościelno- 
polityczny. Narastające przenikanie sojuszu tronu z  ołtarzem nie pozostawiło 
tylko rozziewu pomiędzy odmiennością kulturową, ale także w  znaczący spo-
sób miało przełożenie na kościelną praktykę. Zniesienie nałożonych anatem 
w  roku 1965 też ma swoje znaczenie w  rozpadzie relacji i  zawiązania chrześci-
jańskiej solidarności wobec problemów i wyzwań współczesnego świata. Wyzwa-
niem jest model ekumeniczny, jaki zakłada włączenie ludzi w wiarę lub narrację  
jej dotykającą. 

2  Tamże. 
3  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 51.



3

ROZDZIAŁ 3

Położenie geograficzne jest również związane z inaczej położonymi akcenta-
mi w narracji teologicznej. Włączający charakter Kościoła jest miejscem spotka-
nia, w którym mimo różnic prawosławni dotykają tajemnic związanych z całych 
chrześcijaństwem. „Pomiędzy tymi dwoma regionami konkretne postrzeganie 
chrześcijańskiej tajemnicy odbywa się w znacząco odmiennym klimacie ducho-
wym i teologicznym. Wschód jest bardzo wrażliwy na teofanię Boga w tajemnicy 
Chrystusa i Kościoła: jest to aspekt leżący u podstaw teologii ikony. W Chrystusie 
widzi on bardziej Boga objawionego w swojej chwale, niż unicestwionego czło-
wieka, podczas gdy Zachód będzie bardziej podkreślał człowieczeństwo Chrystu-
sa. Na Wschodzie tajemnica wiary jest przede wszystkim miejscem obiektywnej 
kontemplacji: wierzący modli się, trwa przy Bogu, wychwala Go i dziękuje Mu. 
To właśnie Wschód będzie uprzywilejowanym miejscem debat chrystologicznych 
i trynitarnych. Zachód będzie bardziej «praktyczny» i będzie debatował nad pyta-
niami odnoszącymi się do «podmiotu wierzącego» oraz problemów eklezjologicz-
nych i  sakramentalnych: ważności chrztu heretyków, łaski i grzechu w czasach 
Pelagiusza. Pytanie człowieka Zachodu brzmi bardziej: w jaki sposób chrześcijań-
skie misterium przychodzi do mnie, w jaki sposób mnie zmienia?”4. Różne części 
wiary, które zostają podkreślone u prawosławnych, nie są przeszkodą do realiza-
cji dialogu z rzymskokatolikami. Zestawienie różnic pozwala na podsumowanie, 
w którym więcej jest cech wspólnych, różnicuje samo podejście do wiary jej od-
czytywanie bardziej lub mniej zorientowane na chrześcijańskie praxsis. Elementy 
potencjalnie wspólne czy występujące w obydwu kościołach jak ikony, liturgia 
odnoszą się do prapierwotnej jedności i dążności do wiary w Trójce Świętą.

Rola wiary dosięga też znaczenia Kościoła, który nabiera z upływem lat swo-
istych cech charakterystycznych. O  samorozumienie wspólnoty pyta Bernard 
Sesboüé, który próbuje uchwycić sposób przekształcania znaczeń w nim samym. 

„Jaka jest właściwa rola Kościoła? Nic z  tego nie jest rozbieżnością jako taką,  
ale cechami charakterystycznymi, które uwypuklają się w odśrodkowej ewolucji. 
Język wiary również przyjmuje pewien dystans: w stuleciu po Chalcedonie między 
papieżami a cesarzami powstają konflikty władzy ze względów chrystologicznych, 
a pierwsze zerwanie między Wschodem a Zachodem, trwające trzydzieści pięć lat 
(484-519), nabiera wartości złowrogiej przepowiedni. Do gry zostanie użyty cały 
zestaw imponderabilów, aż pewnego dnia strony zdadzą sobie sprawę, że nie chcą 
już żyć w komunii. Różnice, nieporozumienia, niezręczności – Zachód popełnił 
ich wiele – i wówczas tłumione napięcia budzą się w licznych żalach. Wszystko 

4  Tamże, s. 51.



4

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

staje się motywem zerwania, nawet najbardziej zewnętrzne kwestie, takie jak bro-
dy księży albo użycie przaśnego lub sfermentowanego chleba do celebrowania 
Eucharystii”5. Ewolucja eklezjologii i  praktyki pastoralnej prawosławia w połą-
czeniu z konfliktami z papieżem i serią nieporozumień doprowadziło do zerwa-
nia relacji i komunii. Zmiany zachodzące w łonie danego Kościoła są procesem, 
który im więcej lat trwa, tym poważniejsze może mieć skutki. Rozłąka i  brak 
styczności Wschodu z Zachodem obojgu partnerom dialogu przysporzył niepo-
trzebne poróżnienie. W miejscu dawnej styczności pojawiło się za wiele ludzkich 
uprzedzeń oraz odkładanych w pamięci napięć i powodów dla których zerwanie 
więzi wydawało się jedyną możliwością zaprzestania konfliktu. 

Tysiąclecie rozdzielenia, jak tytułuje je Sesboüé było utrudnieniem, które na 
powrót spowolniło podjęcie relacji. „Nie trzeba dodawać, że tysiącletni podział 
nie pomógł w poprawie sytuacji. Dziś powrócił klimat miłości, ale wiele podejrzeń 
pozostaje. Widzimy też po obu stronach oddalenie się w mentalności kulturowej, 
które bardzo utrudnia dialog ekumeniczny: wyraża się ono w języku, wrażliwo-
ści religijnej i samym postrzeganiu sporów doktrynalnych. Należy tu zauważyć 
pewien paradoks: dialog z prawosławiem, gdzie spory doktrynalne są raczej słabe, 
pozostaje daleko w tyle za dialogiem między podzielonymi Kościołami Zachodu, 
gdzie spory są wyraźnie cięższe, ale gdzie pewna wspólnota kulturowa ułatwia 
wzajemne zrozumienie”6. Bliższe jest to co łączy Kościoły i wyznania, jednakże 
nie oznacza to, że nowe lub/i inne musi zawsze stanowić nieodwołaną przeszko-
dę. Bywają przesunięcia dotyczące praktyki, które nie są od razu odstępstwem.  
Im dłuższa przerwa, tym trudniej jest się porozumieć, mimo istniejących wspól-
nych elementów. Chrześcijanie przez wzgląd na złe doświadczenia z przeszłości 
mogą unikać siebie pomimo tego, że świat potrzebuje mocnych chrześcijańskich 
odpowiedzi na wiele pytań. Jedność przeciw przemocy czy wobec kataklizmów, 
wojen i innych nieszczęść bywa często przekraczana w porozumieniach między-
kulturowych, a  to oznacza, że wyzwanie jedności chrześcijan dla świata może 
dokonać się także w dialogach doktrynalnych. Ogólnie tworząc pewien algorytm, 
chrześcijaństwo włączające jest odpowiedzią na relekturę Ewangelii i tworzy wraz 
z  innymi propozycjami świat, w którym zadaniem Kościołów jest zaznaczenie 
możliwości zbawienia i  przyszłości obranej wedle własnych decyzji. Urzeczy-
wistnianie się Kościoła nie zatrzymuje się na dogmatach, uczestnictwie w życiu 
wybranej demoninacyjnie wspólnocie, ale jest uczestnictwem w  rzeczywistości 
ludzkiej, która ma przyczyniać się do ulepszania świata, relacji w nim panujących 

5  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 52.
6  Tamże.



5

ROZDZIAŁ 3

i przybliżania innych do koncepcji miłości, która wyzwala i nie przemija wraz ze 
śmiercią jednostkową. W istotnej dla tej problematyki monografii zatytułowanej 
Jezus Chrystus. Jedyny Pośrednik Bernard Sesboüé wyrazi to w następujący sposób: 
„(…) W Kościele stały przekaz orędzia dociera do różnych pokoleń ludzkości. Ko-
ściół w służbie jedynego Pośrednika jest «ciałem zbawienia» w historii”7. Kościół 
jest w służbie inkluzywnego zapraszania ludzi w narrację o Bożym Synu.

Jednak wspomniany poprzedni rozdział dotyczy dialogu ze wspólnotami po-
reformacyjnymi. Pewne elementy są między nimi wspólne, chociaż w zależności 
od wyznania akcentuje się je inaczej. W tym miejscu pracy uwaga będzie nasta-
wiona na teologiczne konteksty sporu z Kościołem prawosławnym oraz na spo-
sób, w jaki inkluzywny charakter wiary może wpływać na rozumienie ekumenii 
jako pewnego modelu, który jest konieczny i jest wyzwaniem nie tylko w ramach 
Kościołów, ale także w odniesieniu do wyzwań jakie przynosi świat i dokonują-
ce się zmiany społeczno-kulturowe. Biblijno-patrystyczne podstawy są zbieżne 
z tymi przedstawionymi w paragrafie poprzednim, zatem odwołamy się wprost 
do określonego podejścia rzymskokatolików i prawosławnych. 

W źródłach biblijnych

W prawosławnym podejściu podobnie jak w innych wyznaniach istotą jest 
kwestia relacji z Bogiem, która wydarza się w Kościele. Relację tę odczytuje Ses-
boüé w odniesieniu do nieomylności kościelnej, która niejako wypływa z tekstów 
skrypturystycznych. „Pierwszą kategorią refleksji będzie zatem prawda, której 
nieomylność jest tylko funkcją. Termin nieomylność sam w sobie nie stanowi jed-
nak trudności, o ile odnosi się do Kościoła jako takiego. Chrystus «jest prawdą»  
(J 14,6) i  to całe Ciało Chrystusa, którym jest Kościół, jest w prawdzie i  jako 
takie jest nieomylne. Omylny Kościół byłby eklezjologicznym nonsensem. Trud-
ność rodzi się z  chwilą, gdy Kościół katolicki zamierza wyznaczyć w  Kościele 
organy odpowiedzialne za nieomylne utrzymywanie go w  prawdzie. Prawosła-
wie nie może uznać nieomylności papieża, ponieważ byłaby ona konsekwencją 
prymatu, który w obecnej formie odrzuca”8. Biblijne podstawy zatem w odnie-
sieniu do kategorii prawdy interpretowanej przez Kościół rzymskokatolicki nie 
są zbieżne. Zauważanie różnic jest obligatoryjne w odniesieniu do dialogu dla  
 

7  B. Sesboüé, Jezus Chrystus Jedyny Pośrednik. Rzecz o odkupieniu i zbawieniu. Opowiadania o zba-
wieniu. Propozycja soteriologii narratywnej, przeł. A. Kuryś, t. 2, Poznań, 2016, s. 374.
8  B. Sesboüé, Histoire et théologie de l’infaillibilité de l’Église, Bruksela 2013, s. 336.



6

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

Bernarda Sesboüégo, stanowią one fundamentalną podstawę do dyskusji na te-
mat wyzwań występujących między kościołami.

Należy przytoczyć nie tylko same eklezjalne różnice, ale też całe kulturowe 
tło tzw. siedlisko życiowe, w którym wzrastało dane wyznanie. „Istnieje funda-
mentalna różnica między prawosławiem a katolicyzmem, z jednej strony o cha-
rakterze duchowym, teologicznym i eklezjalnym, a z drugiej kulturowym, przy 
czym te różne aspekty są ze sobą powiązane. Sposób odnoszenia się do Pisma 
Świętego i  tradycji, sposób życia w Kościele i wyrażania tajemnicy są zdecydo-
wanie odmienne. Ta różnorodność jest bardzo trudna do zobiektywizowania, 
ponieważ wpisuje się w specyficzny klimat i jest widoczna niemal wszędzie, na-
wet w szczegółach zewnętrznych. Klimat prawosławia to bardziej kontemplacja 
tajemnicy trynitarnej i chrystologicznej rozpatrywanej w niej samej (por. teologia 
ikony); natomiast klimat katolicyzmu jest «praktyczniejszy» i rozpatruje tę samą 
tajemnicę bardziej w  człowieku”9. Zagadnienie to zasługuje na szersze ujęcia, 
gdyż wymaga perspektywy biblijnej odnoszącej się do całej ludzkości. Bernard 
Sesboüé wielokrotnie zaznacza w swoich refleksjach naukowych istotę, która wy-
kracza poza Kościół, stąd też zadaje często pytanie o zbawienie poza nim. „Każda 
wielka religia może mieć tylko powszechny zasięg. Żadna wielka religia głosząca 
zbawienie nie może uniknąć pytania o zbawienie ludzi, którzy jej nie wyznają”10. 
Sesboüé nie traktuje prawosławia jako tworu wyalienowanego, ale właśnie okazji 
na powiedzenie w świecie o  istocie chrześcijaństwa. Wspólne biblijne korzenie 
są kluczem w dochodzeniu do uniwersalnej inkluzywnej wizji eklezjologii także 
tych wyznaniowych, które rozciągają się na innych mieszkańców ziemi.

Pomimo występowania różnego podejścia do tekstów biblijnych kluczem 
w chrześcijaństwie jest osoba i dzieło Jezusa z Nazaretu i to niejako walka o nar-
racje o  nim jest pierwszoplanowa przed sporami na tle wyznaniowym. „Nie-
dawne chrystologie zachodnie starały się na nowo przedstawić więź jedności 
Jezusa z Bogiem i  treść wyrażenia «Syn Boży». Ich autorzy usiłowali to czynić 
z większym szacunkiem dla chrystologicznego ruchu NT, który łączy wyznanie 
Zmartwychwstałego z  synowską egzystencją Jezusa w  Jego życiu przedpaschal-
nym. Nie wszystkie te inicjatywy były równie udane: niektóre zdystansowały się,  
co stwarza źródło niejasności lub niejednoznaczności, od efeskiej formuły unii 
hipostatycznej; inne wydawały się rzucać podejrzenie na „ontologiczny” charak-
ter boskiej tożsamości Jezusa. To głównie w tym punkcie pojawił się niepokój 

9  B. Sesboüé, La patience et l’utopie…, s. 212.
10  B. Sesboüé, Poza Kościołem nie ma zbawienia. Historia formuły i problemy interpretacyjne, przeł. 
A. Kuryś, Poznań 2007, s. 269.



7

ROZDZIAŁ 3

wśród niektórych przedstawicieli prawosławia. Jednak przedsięwzięcie jest za-
sadniczo słuszne, ponieważ stałym zadaniem Kościoła jest wyjaśnianie tajemnicy 
wiary w coraz bardziej biblijnej perspektywie i za pomocą języka, który umieszcza 
decydujące stwierdzenia w ruchu ich genezy, a tym samym umożliwianie współ-
czesnemu człowiekowi uzyskania do nich dostępu lub odnalezienia się ponad 
jego kulturowymi zastrzeżeniami. Stawka jest tutaj kluczowa i tragicznym byłoby 
zaistnienie nowej rozbieżności w  wierze wynikającej z  różnicy języka, a  nawet 
zwykłej podejrzliwości, gdyż tak bardzo potrzebujemy siebie nawzajem, aby da-
wać światu wiarygodne świadectwo o jedynym Panu”11. Tożsamość Drugiej Oso-
by Trójcy Świętej poznajemy z tekstów skrypturystycznych oraz doświadczenia 
żywego Boga w Kościele, jest to rzeczywistość włączająca wierzących niezależnie 
od obranego wyznania. Model ekumeniczny i eklezjologia włączająca zarysowana 
przez Bernarda Sesboüégo wynika z chrystologii oraz doświadczenia Kościoła od-
czytującego osobę Syna Bożego.

Kwestia tekstów biblijnych, cechuje możliwość przejścia to znaczy przebó-
stwienia, które jest przypomnieniem do pojmowania człowieczeństwa jako jednej 
z podstaw do dialogu wyznaniowego. „Pełne i autentyczne życie człowieka jest 
zarówno humanizacją, jak i przebóstwieniem; ale jak możemy zrozumieć łącze-
nie, które przechodzi od jednego do drugiego w równym poszanowaniu dla roz-
różnienia planów i konkretnej jedności człowieka? Niektóre głoszenia deifikacji 
człowieka w  czasach nowożytnych mogły wydawać się ignorowaniem wrodzo-
nej spójności i wartości ludzkiego życia i wszystkich jego wysiłków, aby uczynić 
człowieka bardziej ludzkim. I  odwrotnie, niektórzy wolą dzisiaj, a  nawet prze-
ciwstawiają zadanie pełnej humanizacji człowieka darowi przebóstwienia. Chrze-
ścijańskie przepowiadanie nie może pozwolić na rozpłynięcie się w  abstrakcyj-
nym, pozbawionym treści dyskursie, a nawet milczeniu, nowotestamentowego 
przesłania o synowskiej adopcji (Rz 8,15; Ga 4,5; Ef 1,5; J 1,12; 1 J 3,1-2; ...) 
i przebóstwieniu (2 P 1,4) (…)”12. Biblijna narracja pozwala na odniesienie do 
relacji między dwoma partnerami, z których jeden przemienia się dzięki miłości 
i  relacji z  drugim większym od niego samego. Czy istnieje bardziej centralne 
miejsce głoszenia chrześcijaństwa niż to zawieranie się w prawdzie o  zmiennej 
kondycji człowieka wierzącego, który zawsze wychyla się ku odczytaniu tryni-
tarnej przemowy. Człowiek jest niejako odzwierciedleniem Bożego bytowania 
w świecie. Przekonanie o obrazie Bożym istniejącym w ludzkości daje wspólny 
cel chrześcijaństwa inkluzywnego. Włączający charakter wiary jest powodowany 

11  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 84.
12  Tamże, s. 85.



8

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

przekonaniem o realnym kontakcie z Trójcą Świętą, która uwydatnia i udosko-
nala prawdziwe ludzkie możliwości.

W dążeniach wyznaniowych, każda wspólnota w swój właściwy sposób pró-
buje odpowiedzieć na możliwość przemiany i właściwej konstrukcji człowieka 
jako w pełni dotkniętego humanizacją i przebóstwieniem. Występuje to dążenie 
w wielu wspólnych inicjatywnych biblijnych, których nie sposób wszystkich wy-
mienić. Dokument powstały na Krecie w 2016 roku też podejmuje trud odnie-
sienia do skrypturystycznego źródła. „W dokumencie wyraźnie nawołuje się do 
okazywania pomocy tym, którzy zostali zmuszeni do opuszczenia swoich domów 
i z tego powodu ponoszą wiele cierpień. Wskazuje się na słowa Ewangelii, które 
zobowiązują nas do takiego postępowania: «Byłem głodny i daliście mi jeść, by-
łem spragniony i napoiliście mnie, byłem przybyszem i przyjęliście mnie (…)» 
(Mt 25, 35-36). Dokument, który został podpisany przez wszystkich obecnych 
tam biskupów wskazuje: «Wzywamy władze polityczne, prawosławnych wier-
nych i wszystkich pozostałych obywateli państw, w których schronili się uchodź-
cy i do których nadal podążają, aby okazali im wszelką możliwą pomoc, pomimo 
własnego niedostatku» (p.19). W swoich końcowych wyrażeniach w dokumen-
cie jeszcze raz zawarto potwierdzenie świadczące o woli Kościoła prawosławne-
go do trwania w dialogu, podkreśla się jednak «w szczególności zaś do dialogu 
z chrześcijanami innych wyznań» (p.20). Dialog ten nie może zakładać pewnego 
«kompromisu w sprawach wiary». Tj. autorzy Orędzia wskazują, że dogmatyczna 
nauka Kościoła jest niezmienną i nie może ona być obiektem ingerencji w celu 
osiągnięcia pewnego kompromisu wiary. Zasadą dialogu pozostaje dawanie świa-
dectwa o  swojej wierze, gdzie zasadniczym motywem pozostaje ewangeliczne: 
«przyjdź i  zobacz» (J 1,46), że «Bóg jest miłością» (J. 4,8)”13. Biblijna narracja 
prawosławnych niejako przynagla do świadczenia i potwierdzania występowania 
rzeczywistości przekraczającej wyznanie. Sygnalizowane wezwanie do ściślejszego 
dialogu i współpracy w ramach świata chrześcijańskiego powodowane jest dzięki 
trosce o kształt świata wypływającej z powierzonej jako wierzącym misji, która 
zawraca się ku całej ludzkości. Eklezjologia inkluzywna jaka wynika z odsłonięcia 
realiów danego wyznania pozwala się Sesboüému przybliżyć się do niego jako do 
rzeczywistości bliskiej choć poróżnionej. Biblia stanowiąca niejako trzon odwo-
łuje się do walczenia o lepszą ludzkość i lepsze relacje między wierzącymi, z któ-
rych każdy odczytuje podobne i wspólne posłannictwo do głoszenia i odnajdy-
wania Bożego prowadzenia w drodze przez życie, w którym aktualizuje się relacja 

13  A. Kuźma, Wielki Sobór Kościoła Prawosławnego na Krecie w 2016 i jego ustalenia, „ELPIS” 2017, 
nr. 20, s. 165-179.



9

ROZDZIAŁ 3

z Bogiem. Piszą o  tym także Ojcowie Kościoła, do których w  tym momencie 
przejdziemy.

W nauczaniu Ojców Kościoła 

Prawosławni teologowie kładą duży nacisk na kontynuacje nauk Ojców 
Kościoła. „Ojcowie soborowi już w  pierwszym punkcie dokumentu wyrażają 
głębokie przekonanie, że Kościół prawosławny «jest» jednym, świętym, kato-
lickim i  apostolskim Kościołem. Taka identyfikacja Kościoła prawosławnego 
z Kościołem Chrystusowym opiera się na fakcie założenia go przez Chrystusa, na 
wspólnocie w Trójcy Świętej i w sakramentach. Jedność ta wyraża się w sukcesji 
apostolskiej i  w  Tradycji Ojców Kościoła” 14. Jedność Kościoła pozostaje nie-
dosiężnym projektem chrześcijan. Mimo tego uznaje się faktyczność posiadania  
wspólnych korzeni.

Doskonale tę faktyczną zbieżność opisuje w skrócie na pozór niezwiązany 
z Bernardem Sesboüém teolog polski o nazwisku Paprocki zajmujący się prawo-
sławiem, widzi on w zarysie treść jaką opisuje wielowymiarowo francuski teolog. 

„Ważną rolę odgrywa w antropologii nauka Ojców Kościoła. Ojcowie greccy roz-
winęli naukę o otwartej, wolnej i  zdolnej do transcendencji naturze człowieka  
(gr. epektasis), rozwinęli teologię obrazu i podobieństwa Bożego oraz naukę o prze-
bóstwieniu człowieka (gr. theosis). W rozumieniu Ojców człowiek występuje jako 
twórca, homo creator. Pierwszy zarys antropologii teocentrycznej podał św. Grze-
gorz z Nyssy, ale nauka ta została zapoczątkowana przez Klemensa Aleksandryj-
skiego i św. Atanazego Wielkiego. Niepoślednią rolę odgrywa też doświadczenie 
ascetów, ojców pustyni i mistyków (antropologia hagiograficzna), a także liturgia 
z jej bogactwem tekstów teologicznych. W sensie ściśle dogmatycznym podstawę 
antropologii stanowi dogmat trynitarny i chrystologiczny. Zjednoczenie natury 
Boskiej i ludzkiej w jednej Osobie (gr. hypóstasis) Logosu sugeruje dwa aspekty 
bytu ludzkiego:

•	 prosopon: podkreśla psychologiczny aspekt bytu zwróconego ku swemu 
wnętrzu, ale także ku drugiemu człowiekowi,

•	 hypostasis: aspekt bytu otwartego i transcendującego swój własny świat 
wewnętrzny w kierunku Boga. Liturgia prawosławna ukazuje nam czło-
wieka w całym jego misterium jako nosiciela Ducha, co podkreśla wiarę 

14  T. Kałużny, Prawosławie i ekumenizm. Kontrowersyjny dokument Soboru na Krecie (2016), „Stu-
dia Oecumenica” 2018, nr 18, s. 147–160.



10

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

w człowieka. Asceza wszystkich wieków opiera się nie tylko na wierze 
w  Boga, ale też na wierze w  człowieka”15. Podobnie jak wyżej celem 
głównym jest zjednoczenie między Bogiem i człowiekiem na możliwy 
w ziemskim bytowaniu sposób. 

Baza Ojców Kościoła każe nam powrócić do tekstów skrypturystycznych, w któ-
rych odczytają oni potrzebę włączenia swojego życia w obieg życia Bożego. 

Patrystyczne korzenie wspólne dla chrześcijaństwa prawosławnego podej-
mują w  szerokiej rozpiętości powołanie człowieka do uczestnictwa w  Bożym 
planie zbawienia i życia podniesionego w ludzkiej godności do pełnej afirmacji 
antropologii. Życia rozumianego przez odniesienie do patrystycznych inspiracji. 

„(…)podejmowanego jak refren przez całą tradycję patrystyczną: «Słowo Boże sta-
ło się tym, czym my jesteśmy, aby nas uczynić tym, czym Ono jest» [Ireneusz]. 

„«Słowo stało się człowiekiem, abyśmy zostali przebóstwieni» [Atanazy]. Byłoby 
to wyrażenie zgody na śmiertelny rozwód z tym, co celebrujemy w liturgii. Po-
trzebujemy, aby cała tradycja wschodnia przypominała nam, że ostatecznym po-
wołaniem człowieka jest stanie się Bogiem poprzez uczestnictwo. W antropologii 
chrześcijańskiej człowiek nie może zdefiniować się w  pełni, nie uwzględniając 
swojej relacji do Boga. Ale potrzebujemy również zachodniej refleksji, która przy-
pomina nam, że przebóstwienie człowieka nie może być rozumiane jako jego 
zniszczenie lub wchłonięcie jego człowieczeństwa, lecz jako jego najwyższe urze-
czywistnienie. Dlatego Sobór Watykański II przypomniał w odpowiednim czasie, 
że w Chrystusie «natura ludzka została przyjęta, a nie wchłonięta; przez sam ten 
fakt natura ta została w nas podniesiona do niezrównanej godności» [Vaticanum 
II, Gaudium et spes] – powtarzał on jedynie nauczanie Soborów Chalcedońskiego 
i Konstantynopolitańskiego II i III. Człowiek, który należy zarówno do Wscho-
du, jak i do Zachodu. Ireneusz ze Smyrny i Lyonu pięknie wyraził tę perspektywę 
w słynnej formule przywołanej powyżej, której pełne brzmienie jest następujące: 
«Gloria enim Dei homo vivens, vita autem hominis visio Dei» (Chwałą Boga jest ży-
jący człowiek, ale życiem człowieka jest oglądanie Boga). Zdanie to podsumowu-
je cały Boży plan dla człowieka: Bóg chce, aby człowiek żył jako człowiek i wkła-
da w to życie swoją własną chwałę; ale życie człowieka w ostatecznym wymiarze 
polega na jego komunii z Bogiem, który daje się człowiekowi zobaczyć: widzenie 
w wierze Słowa, które stało się ciałem, które stało się widoczne dla naszych oczu, 
widzenie w chwale, w bezpośrednim kontakcie z Ojcem. Takie jest życie wieczne, 

15  H. Paprocki, Antropologia Ojców Kościoła IV–VIII wieków, „Elpis” 2014, nr 12, s. 27–39.



11

ROZDZIAŁ 3

przekazywane już tajemniczo w doczesnej teraźniejszości człowieka”16. Nie jest 
nowością, że starożytni pisarze w  teraźniejszości widzieli bramę do przyszłości. 
Odzwierciedleniem pewnym naszego życia przyszłego jest życie zapoczątkowane 
obecnie. Wybory i odniesienie do Bożego planu pozwalają na bliską i przemie-
niającą relację, w  której człowiek staje się, cytując za św. Ireneuszem „chwałą 
Boga”, żyjąc niejako na jego cześć, by otrzymać w późniejszym odniesieniu rela-
cje nieprzemijającą. Inkluzywne rozumienie włączenia w relacje pokazuje zatem 
Sesboüé nie wprost, ale zaciekawia czytelników swoim analizowaniem prawosła-
wia jako wyczulonego na tę zażyłość w relacji z Bogiem, która czyni go żywym 
i obecnym w urzeczywistnianiu ludzkiego życia. 

Przebijanie się wyraziste patrystycznych tekstów w praktyce prawosławnej 
fascynuje Bernarda Sesboüé, pozwala on sobie na komentarz, który jest zwieńcze-
niem jego naukowo-krytycznych dociekań nt. chrześcijańskiego dyskursu. „Teo-
logia prawosławna jest teologią Tradycji w najszerszym znaczeniu tego słowa. Ma 
wyostrzone poczucie tego, co nieodłącznie należy do wiary chrześcijańskiej i trwa 
w niej niezależnie od zmian historycznych. Chce pozostać w najwyższym stopniu 
wierna swojej przeszłości. Mówi z obfitości serca, z wielkiego głosu Ojców Ko-
ścioła i bez żadnych kompleksów głosi w prostocie wielkie paradoksy chrześcijań-
skiej tajemnicy. Znany jest jej nacisk na pneumatologię. Żyje również przykładną 
tradycją kontemplacyjną i liturgiczną: zawsze celebruje chwałę Boga przez Syna 
i w Duchu”17. Bytowa konstrukcja człowieka jest zatem rzeczywistością włącza-
jącą go w  relację trynitarną, budowanie kościoła jako wspólnoty przenikniętej 
obcowaniem z biblijnym tekstem, tradycją patrystyczną doprowadzającą do zo-
rientowania na człowieku jako podmiocie otwartym na włączających charakter 
miłości i obecności Bożej. Doskonale wpisuje się w tę myśl Sesboüégo komen-
tarz innego na pozór niezwiązanego znawcy tematu prawosławia. „Antropologia  
Ojców Kościoła jest bardzo wrażliwa na wymiar ontyczny człowieka, a także na 
wymiar kosmiczny i apofatyczny. Tajemnica człowieka tkwi w zadaniu, do reali-
zacji którego powołany jest człowiek, czyli do przebóstwienia. Jest też antropolo-
gią głoszącą optymizm. Człowiek w tym ujęciu nie jest niewolnikiem grzechu, ale 
współpracownikiem Boga, istotą powołaną do przebóstwienia. Antropologia ta 
jest przesiąknięta wiarą w to, że nikt, «kto wierzy w Niego, nie będzie zawstydzo-
ny» (Rz 10,11, Iz 28,16), a On sam «wszystkich poddał nieprawości, aby wszyst-
kim okazać miłosierdzie» (Rz 11,32)”18. Prawosławna teologia mówi o Bogu jako 

16  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 85-86.
17  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 76.
18  H. Paprocki, Antropologia Ojców Kościoła IV–VIII wieków...



12

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

o obiekcie najwyższej czci, który nie tylko daje się znaleźć, ale przenika wszelkie 
zanadrza ludzkiej myśli i bytowania. W tajemnicy człowieka odkrywamy również 
tajemnice Bożego udzielania się ludziom. Inkluzywistyczne wątki wyłaniają się 
we wszelkich połączeniach interpretacyjnych odnoście patrystyki oraz celebracji, 
która ma z nią nieodzowny związek. Włączanie w relację, czyli w  inkluzję ma 
na celu przemianę człowieka jako podmiotu zwracającego się do Boga będącego 
pełnią doskonałości. Zatem, jeżeli zwracamy się do Boga możliwa jest zmiana. 
Model ekumeniczny oparty jest o te zmienność i zaistnienie nowych faktorów do 
rozważenia. Recepcja wiary na przestrzeni wieków skłania Sesboüégo do rozpa-
trywania ekumenii jako modelu naprawy Kościoła, który ma pokusy skostnienia, 
wbrew dynamicznemu zapatrywaniu teologii włączającej. 

	 Zapatrywania Bernarda Sesboüé odwołują się do powielanej przez niego 
interpretacji związanej z aktualizacją. „Teologia prawosławna wie oczywiście, że 
prawdziwa Tradycja jest twórcza oraz że nie należy jej mylić z wielością tradycji. 
Niemniej jednak ludzie Zachodu zastanawiają się czasami, czy nie zgadza się ona 
zbyt łatwo na powtórzenia czy wystarczająco wsłuchuje się w pytania naszych 
czasów, a w szczególności, czy jest wystarczająco uważna na pytania historyczno-

-krytyczne. Czasami cytuje Ojców Kościoła tak, jakby byli nam współcześni albo 
jakby płodność historii Kościoła nieco wyschła od ich czasów. Dialog doktry-
nalny z nią jest miejscem zaskoczenia: dlaczego, biorąc tylko przykład z dialogu 
między teologią prawosławną a teologią katolicką, pozostał on daleko w tyle za 
dialogiem prowadzonym z teologiami Kościołów, które wyłoniły się z Reforma-
cji? Dlaczego wydaje się on szczególnie trudny tam, gdzie różnice w wierze są 
najmniejsze? Czyżby nadmierną rolę odgrywał tu dystans kulturowy?”19. Dialog 
inluzywistyczny jest zatem pochodną starań wierzących na temat kontaktu z ży-
jącym Bogiem. Recepcja Ojców Kościoła do współczesnego odczytania praktyki 
wierzących z różnie położonymi akcentami jest przedprożem porozumienia mię-
dzywyznaniowego, dla którego konieczne są oprócz analiz i pogłębiania wspólnej 
tradycji również oficjalne dokumenty. 

Magisterium Kościoła

Jeżeli chodzi o  podejście wywiedzione z  oficjalnych dokumentów kościel-
nych odnoszących się do prawosławnych Bernard Sesboüé prezentuje w pierwszej 
kolejności oficjalne ustalenia kościelne, aby w kolejnym kroku przejść do sytuacji, 
w których występuje dialog już w zalążkowej formie. „Koptyjski Kościół Egiptu 

19  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 76.



13

ROZDZIAŁ 3

należy do grupy Kościołów niechalcedońskich, czyli Kościołów, które zachowały 
w chrystologii język «monofizycki» w tradycji Cyryla Aleksandryjskiego, konty-
nuowany po Chalcedonie przez Sewera z Antiochii. Kościoły te nigdy nie były 
w  stanie zaakceptować formuły «w dwóch naturach» Soboru Chalcedońskiego, 
w której zawsze wyczuwały opary nestorianizmu. Jest to w tym przypadku kwe-
stia języka, a nie wiary chrystologicznej, ale konieczne było, aby być w  stanie 
razem to uznać. Otóż 10 maja 1973 r. papież Szenuda z Aleksandrii i papież Pa-
weł VI podpisali wspólną deklarację, która wydaje mi się wzorcowa w porządku 
pojednania doktrynalnego. Deklaracja ta zawiera wyznanie wiary chrystologicz-
nej, które, inspirowane jak najściślej definicją Chalcedonu, unika jej spornego 
wyrazu, a wyraża jej znaczenie w  inny sposób. Innymi słowy, odchodzimy od 
warunków wstępnych, które stały się jałowe, typu: uznajcie definicję Chalcedonu 
taką jaka jest; lub: zrezygnujcie z języka o dwóch naturach. Uznaje się natomiast 
wzajemnie autentyczność wiary chrystologicznej partnera, dopuszczając zróżni-
cowanie języka”20. Skostnienie językowe jest blokujące w odniesieniu zarówno 
do czytelników i słuchaczy treści o charakterze zbawczej przemowy. Błędem jest 
zatrzymywanie się na konkretnych nawet oficjalnych wypowiedziach, gdyż nie 
prowadzi to do pokoju i dialogu. 

Jak podkreśla w  dalszym wywodzie, w  Kościele bywają wyjątki i  czasem 
możliwe jest zafascynowanie się różnorodnością i pluralizmem, który nie jest za-
grożeniem, ale powodem do pytania o możliwe inspiracje do innych rozwiązań, 
zwłaszcza ekumenicznie inkluzywnych. „Nie pozostaje się przykutym do słów 
obciążonych od ponad tysiąca lat opozycją; wyznaje się razem znaczenie, które 
jest poza wszelką dwuznacznością. Ten ekumeniczny akt stanowi ważne odnie-
sienie dla interpretacji soborów: mówi nam, że jesteśmy dzisiaj związani znacze-
niem zamierzonym i potwierdzonym przez sobory a nie słowami. Według mojej 
wiedzy, ten fakt jest w dialogu ekumenicznym wciąż wyjątkowy”21. Wyjątkowość 
i  złożenie różnych faktorów powodują, że mimo różnic i  innego podejścia do 
papiestwa Bernard Sesboüé potwierdza, że jedna i druga strona dialogu potrafi 
patrzeć na jedność jako element potwierdzający inkluzywny charakter Kościoła. 
Spór na temat prymatu papieskiego niejako godzi w rozumienie prawosławnych. 

„(…) Ojciec de Vries wyraźnie pokazał, że od czasów Efezu i Chalcedonu stosu-
nek papieża do soboru nie był interpretowany w ten sam sposób na Wschodzie 
i na Zachodzie. Wschód zawsze przyznawał stolicy rzymskiej prymat honorowy 
ze względu na jej fundament na Piotrze i Pawle. Rzym jest pierwszym z wielkich 

20  Tamże, s. 53.
21  Tamże, s. 54.



14

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

patriarchatów pochodzenia apostolskiego i ten honorowy prymat pociąga za sobą 
pewną odpowiedzialność w porządku jedności. Rzym przewodzi w miłości i sta-
nowi instancję odwoławczą i  arbitrażową w  przypadku konfliktów lub kryzy-
su. Ale zasadniczo papież jest pierwszym pośród równych (primus inter pares).
Wschód nie uznaje zatem, że biskup Rzymu – patriarcha Zachodu – może mieć 
władzę jurysdykcji powszechnej, zwyczajnej i bezpośredniej, według definicji So-
boru Watykańskiego I. W obecnym stanie stanowisk pozostaje ogrom pracy do 
wykonania, aby osiągnąć pojednanie. Porozumienie w  takim punkcie miałoby 
natychmiastowe skutki. Będzie ono wymagało od jednych jak i drugich aktu na-
wrócenia: w szczególności zrzeczenia się autokefalii z  jednej strony, a z drugiej 
zapewnienia, że władza papieża nie powinna w żaden sposób podważać jurysdyk-
cji biskupów i wolności tradycyjnie panujących w Kościołach Wschodu, a także 
lepszego rozróżnienia między tym, co formalnie należy do posługi Piotra jako 
takiej, a tym, co jest cechą zachodniego patriarchatu lub skutkiem rozwoju histo-
rycznego o charakterze warunkowym, niemającym nic wspólnego z konstytucją 
Kościoła”. Wnioski na temat dialogu są sprecyzowane przez Sesboüégo w kluczu 
możliwego pojednania, jednakże nie spodziewa się on działań jednej ze stron, ale 
bardziej wspólnie wypracowanych zasad, które poprawią jakość relacji i umożli-
wią sprecyzowanie możliwych konsensusów. Model ekumeniczny zakłada postęp 
także w sytuacji kryzysu dialogu czy sytuacji stanięcia w jego martwym punkcie. 

Nadzieją są deklaracje, jakie wypowiada na temat swojego posługiwania 
w  Kościele następca świętego Piotra oraz sposób w  jaki podchodzi do swojej 
funkcji. „Kościół założony przez Chrystusa jest zawsze Jego Kościołem, w któ-
rym głoszona jest Jego nauka. Papież Franciszek ma tego świadomość. W  ho-
milii podczas Mszy Świętej w uroczystość Świętych Apostołów Piotra i Pawła  
w  2015 roku jasno to wypowiedział: «Kościół nie jest własnością papieży, bi-
skupów, księży, a nawet wiernych, a  jedynie Chrystusa»”22. Jest to jedna z wy-
powiedzi, która jest dowodem na to, że możliwa jest zmiana w odniesieniu do 
papiestwa w kościele rzymskokatolickim. Papież obecny dostrzega konieczność 
reformy Kościoła, a  tym samym zgłasza zastrzeżenia co do koncepcji prymatu. 

„Franciszek myśli podobnie i prymat umiejscawia w kontekście szerszych zagad-
nień: kolegialności biskupów, synodalności Kościoła oraz ruchu ekumenicznego. 
W trakcie pontyfikatu stara się niejako pomniejszać swoją rolę na rzecz wzmoc-
nienia kolegialności oraz nadania większego znaczenia pozycji biskupów w Ko-
ściołach partykularnych. Papież czuje się duszpasterzem, a nie teologiem, dlatego 

22  P. Błasiak, Eklezjologia papieża Franciszka. Studium dogmatyczno-pastoralne, Gdynia 2023,  
s. 218-219.



15

ROZDZIAŁ 3

podchodzi do zagadnienia prymatu przede wszystkim na sposób pastoralny. Jest 
przekonany, że tylko w ten sposób można być wiarygodnym realizatorem zadania 
ewangelizacji”23. Wokół potrzeby nawrócenia ekumenicznego zauważamy zbliżo-
ne treści w tekstach Bernarda Sesboüégo z nauczaniem papieża Franciszka. 

Wpisuje się też w nie metodologia Grupy z Dombes opierająca się głównie 
na takim podejściu i styku ewangelizacji w trosce o przemianę świata. „Teologia 
stanowi «funkcję» wiary na podobieństwo oddychania, odżywiania się i  poru-
szania, będących funkcjami życia i jego przejawami. Tak jak one zakładają życie 
i jemu sprzyjają, tak też jest z teologią, która jest budowana na wierze i wierze 
służy. Funkcjonalne rozumienie teologii, jakie prezentuje Joseph de Baciocchi, 
współczesny francuski teolog, członek Grupy z Dombes w latach 1950-1990, łą-
czy się z koniecznością eklezjalnego ujmowania wiary, bowiem to Kościół jest 
jedyną przestrzenią, gdzie może istnieć i rozwijać się wiara w Jezusa Chrystusa. 
I właśnie podjęcie refleksji nad wiarą przeżywaną w konkretnej wspólnocie Ko-
ścioła, z  jednoczesnym uwzględnieniem faktu jego podziału na Kościół prawo-
sławny, Kościoły wywodzące się z Reformacji oraz Kościół katolicki, może zostać 
określone jako teologia, w tym również teologia ekumeniczna”24. Wynika z tego, 
że zarówno styl pastoralny obecnego papieża i możliwe przesunięcia w dostrze-
ganiu centralnych wyzwań papiestwa odnoszących się do proklamowania wiary 
wypływającej ze Słowa Bożego są zbieżne. Kroki dla ulepszenia teologicznego 
dyskursu przez wielowyznaniową Grupę z Dombes odnoszą się wprost do impli-
kowania w życie postanowień soborowych. 

Dodatkowo oprócz ruchów od wewnątrz Kościołów podjęto urzędowe kro-
ki ku przybliżeniu się do wspólnego uzgodnienia. „Kwestia ta została szeroko 
omówiona przez Komisję Anglikańsko-Katolicką (ARCIC) w  dokumencie we-
neckim w  sprawie autorytetu w  Kościele oraz w  sprawozdaniu końcowym tej 
Komisji”25. We wszystkich odcieniach eklezjalności inkluzywnej widać związki, 
a jeżeli są one w pewien sposób zatarte Bernard Sesboüé czy też dokumenty od-
wołują się do siedliska życiowego Kościołów prawosławnych wraz z ich rozwojem.

Łączących elementów jest więcej w  szczegółowych lekturach dotyczących 
zakresu włączającego charakteru Kościoła rzymskokatolickiego. Kolejnym 
dowodem na to jest Międzynarodowa Komisja Wspólna do spraw Dialogu 

23  Tamże, s. 222-223; Autor monografii odwołuje się do dyskusji po Soborze Watykańskim II, 
gdzie podjęto temat relacji Stolicy Apostolskiej z Kościołami partykularnymi, w tym fragmencie 
podkreślono udział dwojga kardynałów Leo-Josepha Suenensa oraz Waltera Kaspera. 
24  R. Obarski, Metoda teologiczna Grupy z  Dombes: implikacje dla współczesnej mariologii,  

„Salvatoris Mater” 2005,  nr 7(3/4), s. 329-364.
25  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…., s. 55.



16

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

Teologicznego między Kościołem Rzymskokatolickim a Kościołem Prawosław-
nym podpisana w Monachium 6 lipca 1982 roku podjęta w głównie kierunku 
Eucharystii, jednakże w czwartym punkcie pierwszego rozdziału czytamy: „Wie-
rzący ochrzczeni są w Duchu, w imię Trójcy Świętej, aby utworzyć jedno ciało”26. 
Stwierdzenie deklaracji przekonuje o tym, że strony biorące udział w podpisaniu 
tego dokumentu uznają ważność chrztu w imię Trójcy Świętej, przy czym celo-
wo nie wspominają o przynależności wyznaniowej szafarza owego sakramentu.  
Co więcej nieco dalej w tym samym punkcie odnaleźć możemy zdanie potwier-
dzające celowość pominięcia tożsamości wyznaniowej. Intencję Sesboüégo odda-
je cytat z międzynarodowego spotkania bilateralnego. „Przez Chrzest i bierzmo-
wanie bowiem członki Chrystusa są namaszczone przez Ducha, wszczepione 
w Chrystusa”27. Zatem nasuwają się  dwa wnioski. Pierwszy, że chrzest jest waż-
nie udzielony. Drugi, że sakrament ten włącza w Kościół rozumiany jako rzeczy-
wistość szerszą niż określone wyznanie. 

Dosyć powszechnie zauważa się, że Sobór Watykański II jest znaczącym kro-
kiem w  drodze ekumenicznej. „W  dziedzinie ekumenizmu szczególnie istotne 
znaczenie mają teksty Soboru Watykańskiego II o stosunkach między wschodni-
mi Kościołami prawosławnymi a Kościołem katolickim, a dzisiejszy podział nie 
może sprawić, byśmy o tym zapomnieli. Rozważania i modlitwy o długiej drodze, 
przebytej wspólnie w duchu wierności wspólnemu dziedzictwu apostolskiemu. 
«Kościoły Wschodu i Zachodu przez szereg wieków kroczyły swą własną drogą, 
złączone jednak wspólnotą wiary i  życia sakramentalnego, a  jeśli wyłaniały się 
nieporozumienia między nimi co do wiary czy karności kościelnej (disciplina), 
miarkowała je Stolica Rzymska za obopólną zgodą» (Unitatis redintegratio, 14). 
W tamtej epoce historycznej Kościoły wschodnie miały swój własny sposób ce-
lebrowania oraz wyrażania tajemnicy wspólnej wiary i  utrzymywania karności. 
Tego rodzaju usprawiedliwione różnice nie przeszkadzały w  akceptowaniu po-
sługi powierzonej Piotrowi i  jego następcom"28. Fundamentalne problemy na-
tury eklezjologicznej wyjaśniają się w  odniesieniu do poczynionych urzędowo 
wyjaśnień i  zapewnień o  akceptacji sakramentalnej i  hierarchicznej. Podsumo-
wanie obecnego stanu dialogu stanowi dla Bernarda Sesboüé połączenie aparatu 

26  Międzynarodowa Komisja Wspólna do spraw Dialogu Teologicznego między Kościo-
łem Rzymskokatolickim a Kościołem Prawosławnym, Misterium Kościoła i Eucharystii w świe-
tle tajemnicy Trójcy Świętej, I, 4, Monachium 1982, w: W. Hryniewicz, Kościoły siostrzane. Dialog 
katolicko-prawosławny 1980-1991, Warszawa 1993, s. 36.
27  Tamże.
28  Ekumenizm w  stosunkach z  Kościołami wschodnimi 9 sierpnia 1995 r., nr 1254-1255, [w:] 
S. Napiórkowski, K. Leśniewski, J. Leśniewska (red.), Ut unum. Dokumenty Kościoła katolickie-
go na temat ekumenizmu 1982-1998, Lublin 2000, s. 661-662.



17

ROZDZIAŁ 3

historyczno-krytycznego z aktualizacją, w której odsłonięta zostaje obecna postać 
wspólnie przebytej drogi oraz ustaleń i dokumentów, które dzięki niej powstały. 

Urząd Nauczycielski Kościoła w swoim przesłaniu próbuje dotrzeć do sze-
rokiego grona odbiorców. „Tym , co pojawiło się w niedawnej jeszcze przeszłości, 
jest rezygnacja z wygłaszanych ex officio gotowych rozwiązań problemów świata 
i podjęcie prób umiejscowienia postaw ewangelicznych w historycznym kontek-
ście dnia dzisiejszego. Kościół wyraźnie odchodzi od wydawania nakazów. (…) 
Jako «wysłannik» do narodów i  ludów «Lud Boży» z  jego misją zostaje umiesz-
czony pośrodku świata. Nie otrzymuje dyrektyw ani też nieistniejących na tym 
etapie rozwiązań określonych problemów, w udziale przypada mu jednak ryzyko 
wskazania ich w odpowiedniej chwili; Kościół i świat zawierają się dziś bowiem 
w sobie wzajemnie, otwarci na ostateczne przeznaczenie wszystkich ludzi, a co 
więcej, na los samego Boga w dziejach ludzkości”29. Wskazany komentarz Evdo-
kimova dobrze wkomponowuje się w oficjalne przekazy na temat bliskości z pra-
wosławnymi podzielane przez omawianego Autora. Aby lepiej dotrzeć do central-
nych myśli na temat inkluzywizmu w kolejnym akapicie zweryfikujemy z jakich 
teologicznych koncepcji korzysta Bernarda Sesboüé, które z  nich przejmuje,  
czy też inspirują go one do pewnych wniosków.

W dialogu z innymi teologami 

Bernard Sesboüé w konstruowaniu myśli o prawosławnych zaczyna już od 
pytania, które świadczy, że zainteresowany jest włączającym systemem eklezjolo-
gii. Właściwości i elementy budujące Kościoły są pewne, ale intuicją przewodnią 
jest wezwanie do wiary i możliwego dialogu. Takie pytanie znajduje się też po 
drugiej stronie dialogu. „«Ale co nas dzieli?» – pytał kiedyś patriarcha Atenago-
ras w  swojej świętej niecierpliwości odnalezienia na nowo komunii. Lecz inni 
prawosławni będą widzieć wyzwanie dla wiary we wszystkich rzeczach, ponieważ 
wszystko odbywa się w wierze i w Kościele, i wydaje im się niemożliwe uznanie 
za Kościół Boży takiego Kościoła, który nie jest z nimi w pełnej komunii. W tej 
perspektywie «Filioque» rzutuje na całą doktrynę katolicką, a nasze sakramenty 
mogą być uznane za ważne tylko ze względów «ekonomii». Radykalna wątpliwość 
wisi więc nad Kościołem katolickim, podczas gdy ten bez trudu dostrzega w Ko-
ściołach prawosławnych «Kościoły siostrzane». Nie mówię o tym w duchu kon-
frontacji, ale aby uchwycić różnicę w problematyce, która nieuchronnie dotyczy 

29  P. Evdokimov, Poznanie Boga w  tradycji wschodniej. Patrystyka, Liturgia, Ikonografia, przeł.  
A. Liduchowska, Kraków 1996, s. 147. 



18

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

wszelkiego dialogu”30. Punktem odniesienia jest dialog i zmiana. Podobnie jak 
w realizacji chrześcijaństwa konieczna jest relacja z Trójcą Świętą, tak zespolenie 
z nią powoduje odniesienie do prawosławnych jako do bliskich w wierze. 

Podejście prawosławne wynika z przesłanek, na które powołują się często 
rzymskokatoliccy teologowie. Różnicowaniu podlega dopiero sposób, w jaki jest 
dokonana interpretacja tekstów skrypturystycznych czy respektowania kościelnej 
hierarchii i innych przesłanek, które wydają się być inne ze względu na kulturę 
i rozłąkę, która uwidoczniła dostrzegalne zmiany. 

Teologowie i  znawcy tematu, na których powołuje się Bernard Sesboüé 
w głównym i centralnym zagadnieniu, wymieniają kwestię nieomylności, która 
jest zawiła i  powoduje wiele uproszczeń, które nie są tak oczywiste przy głęb-
szym zbadaniu historycznych przesłanek. Wstępne założenia obydwu Kościo-
łów są podobne, jednak ich przełożenie na praktykę budzi zastrzeżenia. Wyjście 
od apostołów i obecności Chrystusa jako początku Kościoła jest tożsame. „(…) 
Kościół, który otrzymał wiarę z ust apostołów, jest według obietnic Chrystusa 
nieomylny. Lecz nawet jeśli biskupi i kapłani są na mocy swej misji narzędzia-
mi zachowania prawdy, to całe grono wiernych, od biskupów po świeckich, jest 
jej nosicielem. Kościół bowiem jest zawsze pełnią (pleromą) i nieomylność nale-
ży do całego Kościoła. Kwestia jakiegoś organu kościelnego, który cieszyłby się 
przywilejem nieomylności, praktycznie się nie pojawia. Zasada pozostaje taka 
sama, bez względu na historyczne zawirowania Kościołów”31. Teologia prawo-
sławna nie interpretuje tak jak rzymskokatolicka terminu „nieomylność”, a or-
gany kościelne, co do których eklezjologia włączająca Sesboüégo pyta o rację ich 
nieomylności, prawosławna przyjmuje z dystansem. W inkluzywnym wariancie 
dialogu mimo wszystko należy podnieść temat, który nie występuje zwyczajnie 
u współbraci jako szczególnie użyteczny. Należałoby pytać o możliwe znaczenie 
terminów, które wynikają z historii i Tradycji, aby razem ustalić jego odniesie-
nie do przyszłości. W temacie nieomylności zawsze istnieje pokusa wpadnięcia 
w dyskurs znamionujący w pojęciu nieomylności zawłaszczenia władzy, którą po-
siada jedynie Trójca Święta. 

Sesboüé następnie podejmuje się analizy współczesnego odczytania tego po-
jęcia u prawosławnych. „Jednak nieomylność nie jest pojęciem dobrze znanym 
teologii prawosławnej. Poza pewnymi wyjątkami, nie zajmuje się ona w ogóle 
tematem nieomylności: «Jak pisze Nikołaj Afanasjew, myśl prawosławna porusza 
się nie w kategorii nieomylności, ale w kategorii Prawdy. Jeśli ktoś myśli w ten 

30  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique..., s. 53.
31  B. Sesboüé, Histoire et théologie de l’infaillibilité de l’Église, Bruksela 2013, s. 335.



19

ROZDZIAŁ 3

sposób, to widzi, że nieomylność jest wynikiem Prawdy. Kościół ma w  sobie 
prawdę, ponieważ posiada Ducha Prawdy, który został mu dany, gdy Kościół 
urzeczywistniał się w życiu empirycznym. (…) Oto dlaczego Prawda i Kościół są 
tożsame. Pojęcie prawdy obejmuje pojęcie nieomylności. Kościół jest nieomyl-
ny, ponieważ jest Prawdą. Tylko prawda jest nieomylna»”32. Etymologia termi-
nu „nieomylność” i jemu podobnych sprowadza się u prawosławnych do pojęcia 

„prawdy” i to w znaczeniu prawdy osobowej wniesionej przez Boga. Technicznie 
rzecz ujmując, prawda jest zawartością Kościoła. Jest on bowiem przekaźnikiem 
dobrej nowiny o  zbawieniu i  zawiera osobowe odniesienie do niejako prawdo-
mównej objawionej w ekonomii Trójcy Świętej. 

Wymowność tej zmiany semantycznej dowodzi, że, jeżeli dane wyrażenie 
zastąpi się innym należącym do tej samej kategorii, całość pozostaje sensowna. 
Bernard Sesboüé zaczyna zwracać uwagę na wszystkie aspekty tej interpretacji, 
w  której nieomylność związana zostaje z  prawdą. „Pierwszą kategorią refleksji 
będzie zatem prawda, której nieomylność jest tylko funkcją. Termin nieomylność 
sam w sobie nie stanowi jednak trudności, o ile odnosi się do Kościoła jako takie-
go. Chrystus «jest prawdą» (J 14,6) i to całe Ciało Chrystusa, którym jest Kościół, 
jest w prawdzie i jako takie jest nieomylne. Omylny Kościół byłby eklezjologicz-
nym nonsensem”33. Dwa poczynione rozróżnienia prawdy jako funkcji i Osoby 
doprowadzają do zawoalowanego pojęcia nieomylności Kościoła prawosławnego 
jako kontynuatora misji Chrystusa na ziemi i uważającego siebie za jego Ciało 
w którym zawiera się pełnia prawdy.

Problemy zaczynają się w  połączeniu nieomylności, czyli prawdy w  rozu-
mieniu prawosławnych z  widzialnym urzędem jaki ma stać się uobecnieniem 
tej funkcji eklezjologicznej. „Trudność rodzi się z chwilą, gdy Kościół katolicki 
zamierza wyznaczyć w Kościele organy odpowiedzialne za nieomylne utrzymy-
wanie go w prawdzie. Prawosławie nie może uznać nieomylności papieża, ponie-
waż byłaby ona konsekwencją prymatu, który w obecnej formie odrzuca. Ale czy 
tradycja nie uznała nieomylności soborów ekumenicznych? Czy nie moglibyśmy 
scharakteryzować prawosławia jako Kościoła, który uznaje nieomylność tych so-
borów, w przeciwieństwie do Kościoła katolickiego, który obstaje przy nieomyl-
ności papieża? W rzeczywistości sprawy są bardziej złożone. Z pewnością Kościo-
ły prawosławne uznają autorytet pierwszych siedmiu soborów ekumenicznych. 
Nie znaczy to jednak, że koniecznie uznałyby nieomylność przyszłego soboru. 
Starożytne sobory uznawane są za nieomylne, ponieważ zostały przyjęte: «Sobór 

32  Tamże, s. 336.
33  Tamże, s. 336.



20

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

ekumeniczny jest nieomylny, gdy zostanie przyjęty przez Kościół. […] Jego de-
cyzje są uznawane za prawdziwe tylko wtedy, gdy Kościół je uznaje (N. Afanasje-
w)»”34. Bernard Sesboüé odwołuje się do Afanasjewa, którego myśl, prowadzi do 
uznania, że przyjęcie pewnych założeń, w tym założeń dotyczących nieomylno-
ści w rozumieniu rzymskokatolickim, jest możliwa. Nie dzieje się jednak to bez 
odniesienia do wcześniej przedstawionych zakresów słowa „prawda” i  rozwoju 
eklezjologii prawosławnej. 

Newralgiczne i  centralne zarazem pojęcie nieomylności, jak obrazuje to 
Sesboüé, jest związane z  teologicznymi założeniami prawosławia. „Stanowisko 
to przenosi ciężar eklezjalnej nieomylności soboru w kierunku jego «przyjęcia» 
przez Kościół, a  to zupełnie coś innego. Powracamy wówczas do fundamental-
nego potwierdzenia trwałości Kościoła w  prawdzie. Myśl prawosławna odnosi 
się z największą rezerwą do kwalifikowania jakiegoś organu kościelnego jako nie-
omylnego. Sobory ekumeniczne nie mogą być uważane za nieomylne same w so-
bie, co w  jej ujęciu wyraźnie potwierdza historia”35. Kościoły siostrzane zatem 
celowo nie wzbraniają się przed rzymskim rozumieniem terminu nieomylności. 
Jedynie stwierdzają, że wedle ich ustaleń takie przeniesienie teorii rozumienia 
Kościoła jako nieomylnego na praktykę urzędu z zarezerwowanym przymiotem 
charakteryzującym się nieomylnością jest niezgodne z prawosławną tożsamością 
i nauczanym stanowiskiem. 

Dla przykładu Sesboüé przytacza postawę Siergierja Bułhakowa, który 
uszczegóławia podejście prawosławne. „Dlatego też Siergiej Bułhakow odmawia 
uznania soboru jako «zewnętrznego» organu wyrażającego nieomylność Kościo-
ła. Taki nieomylny organ nieuchronnie stawiałby się bowiem ponad Kościołem. 
Sumienie Kościoła nie może być delegowane hierarchii postawionej ponad lu-
dem, tak jakby wychodziło poza Kościół. Podobnie jak Afanasjew, Bułhakow 
uważa, że dane historyczne przeczą takiej doktrynie: niektóre sobory, nazywane 
ekumenicznymi, uznane zostały za heretyckie. Preferuje on eklezjologię «soborno-
sti», bliską tradycji rosyjskiej, to znaczy «soborowości» lub jednomyślności, która 
pochodzi od XIX-wiecznego teologa A. S. Chomiakowa. Soborowość jest do-
świadczeniem prawdy i wykracza daleko poza prostą pewność twierdzenia. Ko-
ściół jest nieomylny nie dlatego, że «poprawnie wyraża prawdę […], ale dlatego, 
że «zawiera» prawdę. Kościół, prawda, nieomylność, to są synonimy» (Siergiej 
Bułhakow)”36. Synonimiczność i przenikanie się prawdy z nieomylnością w ro-

34  B. Sesboüé, Histoire et théologie…s. 336.
35  Tamże, s. 336-337.
36  B. Sesboüé, Histoire et théologie…s. 337.



21

ROZDZIAŁ 3

zumieniu prawosławnym oraz obawa przed ujmowaniem w  ścisłym znaczeniu 
prawd o  Kościele wynika u  prawosławnych z  pojawiającego się niebezpieczeń-
stwa, którym jest ograniczenie Trójcy Świętej przez ludzkie słowa i definicje37. 
Definicje, które w ramach dialogu i zbliżenia mogą zostać opracowane w nowy 
inkluzywny sposób. 

Wkraczanie w rozumienie Trójcy świętej jest zatem wchodzeniem w prawdę, 
która wedle prawosławnych nie potrzebuje tworzenia kolejnych dogmatów i sfor-
mułowań, które mogą zaciemnić fakty. Oto obszerniejszy cytat uzmysławiający 
problematykę zagadnienia: „Nieomylność należy do nadświadomości Kościoła, 
do jego życia w  Duchu Świętym i  wykracza daleko poza dogmatyczne twier-
dzenia. Jest to rzeczywistość duchowa, bliska temu, co Kościół katolicki nazywa 
sensus fidei. Zgromadzenia soborowe mogą wyrażać głęboką soborowość Kościo-
ła pod warunkiem, że wypowie on «tak» przyzwolenia, «tak», które może być 
po prostu milczące. Biskupi soboru muszą być rzecznikami Kościoła, mają tę 
odpowiedzialność, ale ich słowo jest ważne tylko ex consensus Ecclesiae. Odbiór 
nie jest pasywny, automatyczny ani ślepy. Pochodzi z posiadania prawdy, która 
odpowiada na jej głoszenie. Nie stoi to w  sprzeczności z normalnym obowiąz-
kiem komunii wobec władzy biskupów, których można uznać za «względnie nie-
omylnych». Taka jest delikatna równowaga prawosławnej wolności. Co więcej, 
tradycja prawosławna nie chce zwiększać liczby dogmatów; stara się dogmatyzo-
wać tylko w jak najmniejszym stopniu i w ściśle koniecznym zakresie. Skutkiem 
tego jest «niedokończony» charakter doktryny prawosławnej. Tam, gdzie Kościół 
katolicki kładzie nacisk na kryteria nieomylnego wyrażania się papieża i  sobo-
rów, prawosławie woli rozważać tajemnicę, a nawet cud nieomylności Kościoła”38. 
Niejako błędem według Sesboüégo jest brak w pełni przedstawionej doktryny 
prawosławnej, jednakże owe niedokończenie może być szansą na pogłębiony 
dialog, w którym Kościoły siostrzane w poszanowaniu dla swojego rozumienia 
zawrą ją w określone ramy albo wychylą się w  stronę innych rozumień w któ-
rych to mogą powstać kolejne uzgodnienia międzykościelne. Zauważenie przez 
Bernarda Sesboüé bliskości wyrażania tematu sensus fidei jest kolejnym faktorem, 
który wpływa na inkluzywne rozumienie jego eklezjologicznej wizji. Potwierdza 
to dokument Międzynarodowej Komisji Teologicznej pt. „Sensus fidei w życiu 
Kościoła”, w którym odczytujemy, że dialog ekumeniczny może pogłębiać i wyja-
śniać rozumienie Ewangelii przez perspektywę wyrażoną w innych wspólnotach39. 

37  P. Evdokimov, Prawosławie, przeł. J. Klinger, Warszawa 1964, s. 199.
38  B. Sesboüé, Histoire et théologie…, s. 337.
39  Międzynarodowa Komisja Teologiczna, «Sensus fidei» w życiu Kościoła, Kraków 2015, s. 87.



22

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

Inne rozumienie nie oznacza, że nie należy go rozpatrzyć jako konieczną daną. 
Daną taką jest także odwołanie do chrześcijańskiego uniwersalizmu. „ Jeżeli po-
wstanie Kościoła i urzeczywistnienie zalecenia Chrystusa prowadzi do nowego 
podziału ludzkości – na Kościół i nie-Kościół – to jest zarazem oczywiste, że wła-
ściwym adresatem dzieła Jezusa nie jest część, lecz całość – jedność ludzkości”40. 
Przewidywanie celowości woli Bożej wymaga podejścia powszechnego, bez takiej 
perspektywy dążenie do modelu ekumenicznego byłoby bezzasadne. 

Algorytm ekumenicznego modelu, jak roboczo zostało to określone, wyma-
ga w pierwszym rzędzie prześwietlenia dogłębnego racji i akcentów, jakie stawiają 
teologię innych kościołów chrześcijańskich, aby potem przejść do pogłębienia 
lub nowego nazwania wybranych rzeczywistości. Przykładem może być tutaj 
wniosek ze Światowej Rady Kościołów na temat ludzkiej godności, która jest 
domeną obydwu wspólnot. „Godność człowieka w historii była niejednokrotnie 
zagrożona i również obecnie staje w obliczu zagrożeń. Kościoły zgadzają się też,  
że całe bogactwo tej tajemnicy objawia się jedynie w osobie Jezusa Chrystusa, któ-
ry jest doskonałym obrazem Boga. O ile teologia zachodnia skupia się na obrazie 
Boga w  człowieku, o  tyle teologia wschodnia rozróżnia obraz i  podobieństwo.  
Na obraz Boży stworzony jest każdy człowiek, jest to więc kategoria bytowa, a po-
dobieństwo przysługuje ponadto tym, którzy doskonalą się w miłości, osiągając 
cnoty moralne. Obecność obrazu Bożego w każdym człowieku jednocześnie ob-
jawia relacyjny charakter ludzkiej natury i podkreśla ludzką godność, potencjal-
ność, kreatywność, jak również ograniczenie natury: stworzoność, skończoność, 
bezbronność. Należna człowiekowi godność(…) obejmuje także godność pracy 
ludzkiej. Dokument jednak wspomina o niej jedynie w kontekście społecznych 
skutków rozwijania sztucznej inteligencji”41. Świat idzie naprzód, stąd konieczne 
jest odżywianie prawdy o godności osoby ludzkiej. Mimo to istota współpracy 
nie zasadza się na zlewaniu w jedno, ale w odniesieniu do Jednego Boga. 

Bernard Sesboüé przywołuje kolejną wypowiedź, w której znajduje się wątek 
o możliwości łączenia się w jedno eklezjologii różnych wyznań. „N. Afanasjew 
przyznaje ze swej strony, że perspektywa powszechnej eklezjologii stwarza pro-
blem organu, przez który mogłaby dokonywać się jej recepcja w Kościele, ponie-
waż sobór ekumeniczny nie może pełnić tej roli. Z tego punktu widzenia, «logicz-
nie rzecz biorąc, to papież jest tym organem, poprzez który dokonuje się recepcja 

40  J. Ratzinger, Chrześcijańskie braterstwo, przeł. J. Merecki, Kraków 2006, s. 79.
41  P. Kantyka, Chrześcijańska alterglobalizacja. Człowiek wobec globalizacji w antropologicznoteo-
logicznej wizji Światowej Rady Kościołów, Lublin 2016, s. 34-35. Por. Christian Perspectives on 
Theological Anthropology. A Faith and Order Study Document, Faith and Order Paper No. 199, 
Geneva 2005.



23

ROZDZIAŁ 3

decyzji soborów ekumenicznych przez Kościół». Konkluzja ta nie oznacza przy-
lgnięcia do dogmatu Soboru Watykańskiego I, nawet jeśli autor uznaje szczególną 
rolę Kościoła rzymskiego w dziedzinie recepcji eklezjalnej. «Kościół Rzymu jest 
nieomylny, jeśli jego świadectwo jest świadectwem Kościoła, a omylny, jeśli nie 
objawia Kościoła Bożego» (N. Afanasjew). Autor powraca do punktu ciężkości 
myśli prawosławnej: nieomylność jest częścią natury Kościoła, jest ona «eklezjo-
logicznym aksjomatem». «W rzeczywistości empirycznej nieomylność należy do 
każdego Kościoła lokalnego nie w izolacji, ale w harmonii z innymi». W rozwią-
zaniu tego problemu mogłaby nam pomóc eklezjologia eucharystyczna”42.Proble-
mem takich wspólnych wniosków, może stać się źle rozumiana wspólnota, która 
zamiast się odróżniać będzie próbowała przypasować swoje prawidła teologiczne 
do partnera dialogu, tymczasem włączający charakter eklezjologii jest modelem 
niedopasowania doktryn i zasad czy określeń przyjętych w danym kościele, jest 
przede wszystkim przylgnięciem do Tajemnicy Bożej w odmiennych odsłonach, 
z którymi można się zetknąć, prowadząc dialog. „W swoim czasie problemy te 
muszą być podjęte do rozwiązania. Chodzi raczej o pozytywny punkt wyjścia, po-
trzebny zwłaszcza przy późniejszej refleksji nad kwestiami, które dzielą obydwie 
strony”43. Na tyle, na ile Kościół jest otwarty, możliwa jest wymiana i dzielenie 
się między Kościołami, ale także między światem. „Jeżeli dzisiejszy Kościół głosi, 
że jest Kościołem misyjnym nie tylko ze względu na ekspansję geograficzną, ale 
z samej swej istoty, dzieje się tak dlatego, że napływ nowych ludów i świadomość 
różnorodności cywilizacji wzywają go, aby wyszedł poza zachodnie chrześcijań-
stwo. Jeśli dziś Kościół zamierza prowadzić dialog z chrześcijanami nienależącymi 
do jego wspólnoty, a nawet z niewierzącymi, okazuje się, że braterstwo ludów 
i wspólnota ich losów są wezwaniem do «ekumenizmu» ponad wszelkimi grani-
cami, ekumenizmu wolnego od dysput i wypraw krzyżowych. (…) Nie wystarczy 
tu opis fenomenologiczny, ale w  świetle słowa Bożego, w  świetle wiary znaki 
czasu są wezwaniem do zbliżenia się ku ostatecznemu celowi przez głębsze wni-
kanie w obecność tego słowa w Kościele, w sercach ludzi i centrum wydarzeń”44. 
Kościoły chrześcijańskie są miejscami wydarzania się znaków czasu, pośród któ-
rych wynikła konieczność jednoczenia się chrześcijan, którzy w odczytaniu swo-
ich chrześcijaństw odczytują Słowo Boże jako wezwanie do wchodzenia w cele  
 

42  B. Sesboüé, Histoire et théologie…, s. 338.
43  T. Kałużny, Na drogach jedności. Dwustronne dialogi doktrynalne Kościoła rzymskokatolickiego na 
płaszczyźnie światowej, Kraków 2012, s. 32. 
44  M. Chenu, Lud Boży w świecie, przeł. Z Włodkowa, Kraków 1968, s. 50. 



24

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

eschatologiczne z innymi wierzącymi, jak i, co często podkreśla Sesboüé, także 
z niewierzącymi.

Perspektywa trynitarnej przemowy do wierzących jest dla nich nie do końca 
pojęta. Wynika to z przekraczania ich granic, które wydają się im zasadne lub bez-
pieczne. Perspektywa znawcza w modelu ekumenicznym jest jednak uniwersalna 
i powszechna. „A Kościół ukazuje się jednocześnie jako ukoronowanie stworzenia, 
jako cel, po ludzku mówiąc, całego chrześcijaństwa, podczas gdy celem Boskim 
jest chwała, którą Kościół oddaje Ojcu w Synu”45. Ekumeniczny model pokazuje 
jedność antropologiczną, w której ludzie są sobie równi pod względem możności 
uzyskania zbawienia. Stworzenie wychylone jest ku Bogu, a On w Kościele prze-
kazuje orędzie o otwarciu na każdego człowieka w każdym jego ziemskim czasie. 

Obdarowanie to ujmuje Rahner jako konsekwencję Wcielenia. „Człowiek 
ów otrzymuje swą istotę od Boga w sposób tak absolutnie czysty i radykalny oraz 
realizuje ją ze względu na Boga w taki sposób, że staje się objawieniem i nieodwo-
łaną obietnicą, jaką Bóg czyni z siebie światu, a konsekwencji staje się definityw-
nym uzasadnieniem absolutnego charakteru okazywanej Mu miłości. Kiedy jed-
ność ta jest tak głęboka, że objawienie i obietnica Boga dana przez Niego samego 
zostają dobrowolnie zaakceptowane przez śmierć a w «zmartwychwstaniu» stają 
się definitywne, kiedy historycznie wydają się definitywne, wówczas wraz z tym 
człowiekiem jest nam to, co w dogmatycznie ortodoksyjnym sensie nazywamy 
«wcieleniem» (w jedności ze śmiercią i ze zmartwychwstaniem)”46. Model ekume-
niczny zakłada odczytanie obdarowania człowieka relacją z Bogiem. Argument 
antropologiczny w połączeniu z intencją realizacji miłości pozostawionej w świe-
cie odzwierciedla plan zbawienia, który jest szerzej zakrojony niż pojęcia sporne. 
Ludzkość zawieszona jest w świecie, w którym obowiązuje czasowość. Podkreślają 
to teolodzy tacy jak Moltmann. „Teologiczne formy, przez które Bóg zachowuje, 
cierpi, przemienia i rozwija stworzenie, musimy opisywać w ich jeszcze nie do-
kończonej historii, to jest historii otwartej na przyszłość, przy czym teologiczne 
pojęcie otwartości podejmuje i transcenduje pojęcie otwartości z teorii systemów. 
Pod tym względem naszą teologiczną przesłanką musi być to, że stworzenie nie 
jest jeszcze skończone i że nie osiągnęło jeszcze swego końca. Wspólnie z  inny-
mi formami życia i  materii człowiek jest włączony w  otwarty proces czasu”47. 
Historyczny wymiar wiary domaga się analiz wewnątrzwyznaniowych doprowa-
dzających do wspólnego celu jakim jest odnalezienie zbawienia w czasie. Pośród 

45  L. Bouyer, Misterium paschalne, przeł. A. Zuberbier, Kraków 1973, s. 131. 
46  K. Rahner, Wierzę w Jezusa Chrystusa, przeł. D. Szumska, Paryż 1977, s. 61-62.
47  J. Moltmann, Bóg w stworzeniu, przeł. Z. Danielewicz, Kraków 1995, s. 336-337.



25

ROZDZIAŁ 3

innych zamierzeń wiara rozgrywana w danej i konkretnej czasoprzestrzeni może 
zostać odczytana, redefiniowana, a  także można niejako odczytać różne formy 
działalności ludzko-kościelnej jako przygotowanie do realizacji powołania czło-
wieka do wieczności z Bogiem, co stanowi fundament wyznań chrześcijańskich. 

Podsumowanie do tego zagadnienia sprecyzuje Bernard Sesboüé, próbując 
podać pewną syntezę nauczania teologów, na których się powoływał, oraz własną 
analizę. „Doktryna wschodnia jest zatem pełna niuansów i  równowagi pozor-
nie sprzecznych danych. Jest ona w każdym razie przeciwieństwem katolickiego, 
pontyfikalnego czy soborowego ex sese i plasuje się po stronie ex consensu Ecclesiae. 
Chętnie stosuje zasadę Cypriana: «Kościół jest w biskupie, a biskup w Kościele». 
Ale czy biskup nie jest i nie powinien być tylko ustami Kościoła do głoszenia 
prawdy, która jest w Kościele? Magisterium biskupie ma służyć raczej dawaniu 
świadectwa niż określaniu obligatoryjnych ustaleń”48. Świadectwo wobec świata 
i wierzących wobec siebie nawzajem jest pierwszoplanowe. Różnice są po to by się 
ich nie zapierać, ale widzieć w kontekście wraz z odniesieniem do teologicznych 
źródeł prawosławia. Eklezjologia inkluzywna według Bernarda Sesboüé zawiera 
się w uszczegóławianiu dialogów wraz z podtrzymywaniem różnic wyznaniowych, 
ale jednocześnie przy otwarciu się naukowym i  nawróceniu wyznaniowym na 
intuicje jakie mogą być inspiracją trynitarną. Teraz przejdziemy do odautorskich 
analiz Bernarda Sesboüé. 

W eklezjologicznej myśli Bernarda Sesboüé

Dialog z prawosławiem bywa trudny, jednak jest konieczny i chciany, a tak-
że określony jako zadanie w  rzymskokatolickich dokumentach nt. zbliżeń eku-
menicznych. „Tak więc dla katolika punkty sporu doktrynalnego ze Wschodem 
są bardzo ograniczone i łatwe do wyliczenia w tym właśnie duchu o nich wspo-
mnę. Dla prawosławnego percepcja stanu rzeczy będzie zupełnie inna i może się 
znacznie różnić w  zależności od partnera lub klimatu spotkania. Może nawet 
przejść od wszystkiego do niczego lub od niczego do wszystkiego”49. Inkluzywny 
wymiar Kościoła zakłada otwarcie na nowość. Ta nowość odnosi się zarówno  
do człowieka jak i Trójcy Świętej obecnej we wspólnocie wierzących pojmowanej 
we włączającym charakterze. 

Pojawiające się pytania o Trzecią Osobę Trójcy Świętej są nie tyle punktami 
zapalnymi, ale próbą określenia Osoby Ducha w ramach teologii poszczególnych 

48  B. Sesboüé, Histoire et théologie…, s. 338. 
49  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 52-53.



26

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

Kościołów. „Powszechnym zarzutem prawosławia wobec katolickiej teologii 
i  praktyki kościelnej jest niedocenianie roli Ducha Świętego w  życiu Kościoła 
i życie według swego rodzaju «chrystomonizmu». Zarzut ten od dawna jest uza-
sadniony. Skupiał się on szczególnie na zapominaniu lub zaniechaniu przywo-
ływania Ducha Świętego, czyli epiklezy w celebracji Eucharystii. Epikleza przy-
pomina nam mianowicie, że to Duch Boży przychodzi przez swoją wszechmoc, 
aby urzeczywistnić realną obecność Zmartwychwstałego(…)”50. Duch Święty, 
jak napisał Bernard Sesboüé, jest niejako „podmiotem bez twarzy”51. „Duch nie 
jest podmiotem w taki sam sposób jak Ojciec i Syn i jest nieuchwytny, ponieważ 
jest bez twarzy i nie mówi. Ojciec ma twarz, której co prawda człowiek nie może 
zobaczyć i nie umrzeć, ale którą objawił Syn. Wielką pasją ludzi jest możliwość 

„widzenia Boga”. Grecki termin, który będzie później odpowiednikiem łacińskie-
go persona (prosôpon), występuje często w tłumaczeniu Biblii zwanej Septuagintą, 
aby wyrazić oblicze Boga i  powiedzieć, że dane słowo zostało wypowiedziane 
przez usta lub „osobę” Boga (ek tou prosôpou). Syn ma oblicze objawione w Jego 
człowieczeństwie. Trudność związana z Duchem Świętym polega na tym, że nie 
ma On twarzy. Z  tego powodu nie jest kimś vis-à-vis, kogo określamy przez 
TY, ale przez ON. Podobnie jak trzecia osoba w naszych paradygmatach grama-
tycznych, jest On tym, o którym mówimy, ale nie jest partnerem, do którego 
się zwracamy. Kolejnym paradoksem jest to, że Duch pojawia się w MY Ojca 
i  Syna”52. Kolejny raz, gdy zespala się rozumienie Bernarda Sesboüé i  proble-
my, które podaje jako aktualne i dyskutowane, widać, że sposób opisu Ducha 
Świętego niejako pomijanego można wytłumaczyć Jego specyfiką zawierającą się 
w obecności wraz z Ojcem i Synem. Istotnym jest jednak drążenie tej kwestii, aby 
nie było w jej materii żadnych wątpliwości.

Studia Bernarda Sesboüé na temat Trzeciej Osoby Trójcy Świętej przeko-
nują, że jest ona wciąż tematem do opracowań i wniosków. Odwołanie do Trójcy 
Świętej jako ekonomicznej pozwala na trzymanie się ortodoksyjnej wiary, która 
jest przeciwstawieniem dla nurtów odcinających się od historyczności Objawienia, 
podobnie jest zresztą ze rozumieniem pochodzenia Ojca od Syna i określaniem 
podstaw dyskursu. Bernard Sesboüé dopytuje zatem o konkretną systematyczną 
wykładnię, którą obrazuje dłuższy cytat. „Jak to wygląda dzisiaj? Po stronie ka-
tolickiej wydaje się całkiem możliwe uznanie, że jest to różnica w systematyzacji, 

50  Tamże, s. 57.
51  B. Sesboüé, L'Esprit sans visage et sans voix: Brève histoire de la théologie du Saint-Esprit, Paryż 
2009, s. 19. 
52  Tamże, s. 19.



27

ROZDZIAŁ 3

która nie angażuje wiary. Obie formuły «od Ojca przez Syna» i «od Ojca i Syna» 
są zarówno uzasadnione, jak i ortodoksyjne. Po stronie wschodniej stanowiska 
są bardziej zróżnicowane. Są jeszcze teologowie, którzy widzą w Filioque herezję. 
Inni, cieszący się prawdziwym autorytetem, twierdzą z kolei, że chodzi o dwa 
różne theologoumenony, to znaczy dwa różne, lecz zgodne ze sobą w wierze, roz-
strzygnięcia teologiczne. Na krótko przed śmiercią Paweł Evdokimov zapropo-
nował nawet typowo ekumeniczną, wychodzącą w przyszłość drogę pojednania. 
Mówił, że niebezpieczeństwo Filioque polega na ustanowieniu uprzywilejowanej 
więzi między Ojcem a Synem, z której Duch Święty jest wykluczony. A przecież 
wszystkie relacje trynitarne są w  sposób konieczny trojakie. Aby zrównoważyć 
Filioque, należałoby zatem uznać Spirituque. Co to znaczy? Że Syn w swoim ro-
dzeniu się otrzymuje od Ojca Ducha Świętego. Rzeczywiście, istnieją wskazania 
biblijne w tym kierunku, które mówią bezpośrednio o roli Syna i Ducha w histo-
rii zbawienia. Tak jak Syn posyła Ducha od Ojca (J 15,26; 16,7.13-15), tak samo 
Duch odgrywa rolę w ludzkim zrodzeniu Syna, w swoim przyjściu w momencie 
chrztu Jezusa, w czasie całej Jego posługi i w momencie Jego Zmartwychwstania. 
Wzajemność jest zatem całkowita. Jest to tylko propozycja teologa, ale jest ona 
całkiem sugestywna i  pełna nadziei”53. Kolejny raz Sesboüé inspiruje się eku-
meniczną wizją autorstwa Evdokimova, pozwala mu ona przejść od ogólnego 
problematycznego zagadnienia do szczegółowych propozycji i wariantów niewy-
chodzących poza zakres i ramy prawowierności.

Istotnym zdaniem w poszukiwaniach nad istotą Kościoła jest podjęcie wy-
siłku mającego na celu zobrazowanie Trójcy Świętej jako przekraczającej Kościół. 
Pasuje tutaj zdanie, które odnosi się też do prawosławnego pojęcia Kościoła. 

„Jest ważną rzeczą, że większość współczesnych teologów prawosławnych uważa,  
iż istota Kościoła wymyka się wszelkim próbom możliwych definicji. Kościół bo-
wiem istniał przed wiekami i jest celem całego stworzenia. W tym eklezjologia 
prawosławna nawiązuje do dawnej teologii judeochrześcijańskiej, równie szeroko 
stawiającej pojęcie Kościoła. Podobna zresztą definicja odzwierciedla się również 
w  eklezjologii anglikańskiej. Nie jest to zresztą jedyny punkt styczny między 
obu eklezjologiami. Ponieważ Kościół prawosławny identyfikuje się w  swoim 
odczuciu z  tym tak szeroko zakreślonym pojęciem Kościoła, stąd potencjalna 
jego uniwersalność”54. Uniwersalność wynika również z wielowarstwowości pojęć. 
Tłumaczenie słowa prawosławny jest dwuwymiarowe. „Jeśli chodzi o samo sło-
wo «prawosławny» – orthodoksos, he orthodokse ekklesia – to zawiera ono w sobie 

53  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 56-57.
54  J. Klinger, Dzieła zebrane. O istocie prawosławia, opracowanie H. Paprocki, Kraków 2023, s. 7-8,



28

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

pewną bardzo charakterystyczną dwuznaczność. Wynika ona z  podwójnego 
znaczenia greckiego słowa doksa, które może oznaczać zarówno mniemanie, po-
gląd, jak i chwałę, sławę. Dwuznaczność ta zachowuje się w brzmieniu greckie-
go słowo orthodoksia. Jest jednak znamienne, że wraz z przyjęciem wschodniego 
chrześcijaństwa przez narody słowiańskie, słowo to zostało przetłumaczone jako 
«prawosławie» w  tym drugim znaczeniu, określającym jedynie chwałę oddaną 
Bogu, a  nie aspekt prawdziwej doktryny, w  którym to sensie słowo to zosta-
ło przyjęte przez narody zachodnie. Wiąże się to niewątpliwie z faktem pewnej 
nowej interpretacji, jaką nadają prawosławiu narody słowiańskie, którym obcy 
był intelektualizm grecki, który z kolei wzmocniony przez intelektualizm arabski 
miał zapłodnić zachodnią scholastykę. Narody słowiańskie biorą z prawosławia 
przede wszystkim jego stronę kultową”55. Nie tylko narody słowiańskie, ale i inne 
mogą tutaj odnaleźć przesłanki do odejścia od tak zwanego „zarzutu prawniczości” 
 na rzecz uniwersalności chrześcijańskiego dyskursu56.

Można wyjść z  pytaniem jak w  zasadzie ma się ta inkluzywność między 
kościołami realizować. Na zasadzie analogicznej do działań Bernarda Sesboüé-
go w Grupie z Dombes poszerzanie zakresu rozumienia obydwu stron dialogu 
wynika z zaangażowania. Wyraża dokładnie tę myśl cytowany w różnych miej-
scach przez Sesboüégo Louis Bouyer. „Do samej jednak odnowy, dojrzewającej 
do wzajemnego zbliżenia, dojść może tylko przy zgodnym współdziałaniu oraz 
przy również wspólnym respektowaniu żywotnego świadectwa, jakie o prawdzie 
miłości w  całym swym życiu, znowu nacechowanym duchem braterstwa, dają 
wszyscy chrześcijanie, tak prawosławni jak i katoliccy. Wtedy to znowu przejawi-
łaby się jedność Kościoła katolickiego i Kościoła prawosławnego, która, jak uwa-
żamy, nigdy w gruncie rzeczy nie została zatracona, chociaż przez czas aż tak dłu-
gi przesłaniały ją czarne chmury braku wzajemnego zrozumienia”57. Włączająca 
eklezjologia zarówno prawosławna jak i katolicka opiera się o świadczenie wobec 
świata o rzeczywistości przekraczającej świat. Droga soteriologicznego zbawienia 
przebiega przez świat, w który jako ludzie jesteśmy nieuchronnie uwikłani. Nasze 
odniesienia do sprawowania władzy czy rozumienia Trójcy Świętej w połączeniu 
zyskały niezaprzeczalne uzgodnienia. Wymowność tego faktu już świadczy o włą-
czającej eklezjologii, która nienazywana tak dosłownie funkcjonuje w odniesieniu 
do pojmowania ekumenicznej drogi chrześcijan, którą opisuje Bernard Sesboüé 

55  Tamże, s. 7-8.
56  Tamże, s. 7-8.
57  L. Bouyer, Kościół Boży. Mistyczne ciało Chrystusa i świątynia Ducha Świętego, przeł. W. Krzyża-
niak, Warszawa 1977, s. 529.



29

ROZDZIAŁ 3

jako rozwinięcie istniejących i  zaakceptowanych możliwości rozwoju obydwu 
stron. Włączający element Kościoła odnosi się do Osoby, która przekracza inne 
kwestie. W  obliczu tego samego Boga ofiarującego zbawienie wierzący prawo-
sławni i rzymskokatoliccy dostrzegają wspólną drogę wiodącą ku Niemu poprzez 
świat, a co za tym idzie, za zadane ludziom zadanie do panowania nad ziemią 
i wspólnego nią gospodarzenia. 

Inkluzywizm polega zatem w pewnej mierze na zarządzaniu powierzonymi 
ludziom dobrami i ochrony materii oraz osób od zepsucia i innych niesprzyjają-
cych faktorów. 

W kontekście szeroko dyskutowanego przewodnictwa rzymskiego Bernard 
Sesboüé przygotował rozwiązania, w  których sam uczestniczył jako członek. 

„Grupa z Dombes proponuje nowy i zdecydowany krok w kierunku decentrali-
zacji. Chodziłoby o praktyczne rozróżnienie dwóch funkcji sprawowanych przez 
Biskupa Rzymu nad Kościołem Zachodu, to znaczy jego odpowiedzialności jako 
szafarza komunii wszystkich Kościołów, na mocy której przewodniczy on, jako 
następca Piotra, komunii w miłości i jednomyślności w wierze, oraz jego odpo-
wiedzialności jako patriarchy Zachodu, na mocy której zarządza on Kościołem 
łacińskim. Aby to rozróżnienie było naprawdę skuteczne, Kościół łaciński można 
by było podzielić na kilka dużych Kościołów kontynentalnych (nowe formy «pa-
triarchatu») o  szerokim zakresie kompetencji. Taka decentralizacja pomogłaby 
nadać Kościołowi nowe oblicze i  umożliwiłaby patriarchatom prawosławnym, 
wspólnocie anglikańskiej i  ewentualnie światowym federacjom Kościołów wy-
wodzących się z  Reformacji zobaczyć konkretnie, do czego zobowiązałaby ich 
odnowiona pełna komunia z Kościołem Rzymu. Jest rzeczą oczywistą, że ta nowa 
postawa powinna być przeżywana na własną skalę w Kościołach partykularnych 
(lub diecezjach), gdzie wymiar wspólnotowy, kolegialny i osobisty znalazłby lep-
szą równowagę”58. Równowaga w zaistniałej w świecie sytuacji oraz w odniesieniu 
jej do chrześcijaństwa jest możliwością na zatrzymanie, aby zobaczyć już dotąd 
przebytą drogę. Kwestie, które wydają się nie do pogodzenia w sensie ujednoli-
cenia, należy najpierw rozbić na czynniki pierwsze, aby zrozumiały je wszystkie 
strony dialogu. Algorytmem włączającej eklezjologii jest tutaj chęć nadania Ko-
ściołowi wspólnego oblicza, przez które funkcje i sposoby ich sprawowania daw-
niej i obecnie schodzą na dalszy plan, by wspólnie pochylić się nad treścią wiary. 

Wartością samą w  sobie na tym etapie jest międzywyznaniowe nawróce-
nie odnoście formułowania wytycznych ekumenicznej drogi. „Innym obszarem 

58  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 35-36.



30

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

nawrócenia wyznaniowego na poziomie języka życia byłoby oczyszczenie pew-
nych ludowych praktyk religijnych, gdzie część wiary często miesza się z posta-
wami bliskimi przesądom. Z  pewnością byłyby jeszcze inne. Wszystko, co zo-
stało powyżej powiedziane, wpisuje się w perspektywę ekumenizmu duchowego, 
którego wielkim przedstawicielem był w Lyonie ksiądz Couturier, i do którego 
wyraźnie zachęcił dekret Soboru Watykańskiego II o  ekumenizmie. Pojedna-
nie między Kościołami może nastąpić tylko dzięki nawróceniu każdego z nich, 
o które trzeba niestrudzenie prosić w modlitwie. Poza wszystkimi przyczynami 
koniunkturalnymi, jeśli można powiedzieć, że ekumenizm raczkuje, to dlatego,  
że to nawrócenie nadal raczkuje. Samo ostateczne pojednanie będzie owocem 
aktu wzajemnego nawrócenia, który umożliwi nie tylko pełne pojednanie osób, 
ale także pojednanie wiary, sakramentów i struktury Kościoła. Aby przyspieszyć 
nadejście tego dnia, nawracajmy się i  wierzmy w  Ewangelię!”59. Fundamental-
nym dobrem powierzonym Kościołom jest wspólna narracja biblijna i Tradycja, 
które potwierdzą wspólne dążenie do zbawienia i które w sposób szczególny arty-
kułują w połączeniu z obecnym ludzkim życiem. Pojednanie jest dążnością, która 
wynika z inkluzywnego charakteru samej wiary i faktu bycia chrześcijaninem za-
nurzonym w zsekularyzowanym świecie. Zachodzi tutaj związek Trójcy Świętej 
z modlitwą jako przyczyną do zainicjowania i stosowania modelu ekumenicznego. 

Budowanie ekumenii dokonuje się również przez relację człowieka z  Bo-
giem. „To stwarzanie na nowo naszego bytu, jakie dokonuje zamieszkiwanie 
Osób Bożych w  nas, ustanawia między Nimi a  nowym rodzajem relacji, dzię-
ki którym zostajemy jakby wciągnięci w  ruch życia trynitarnego. Jak mówi 
św. Ireneusz, Duch przybywa nas pochwycić i  oddaje Synowi, a  Syn daje nas  
Ojcu”60. Algorytm jaki się wyłania z takiego stanu rzeczy można by zawrzeć w ko-
lejności od której pochodzi inkluzywny ekumenizm, mianowicie to pociągnięcie 
wierzącego przez Trójcę Święto doprowadza do uściślenia wiary jako otwartej 
międzywyznaniowo. „Wiara w Trójedynego Boga stanowi jądro chrześcijaństwa. 
Światowa Rada Kościołów uważa trynitarną wiarę w Boga w formie posiadanej 
przez credo za naczelną prawdę, która zespala wielość wspólnot chrześcijańskich 
w jeden Kościół”61. Wyznania zatem buduje jedna wiara trynitarną. Teologiczne 
spory są dzisiaj przyczynkami do dyskusji naukowej w świetle objawienia Bożego 
o charakterze inkluzywno-ekumenicznym. 

59  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 35-36.
60  J. Daniélou, Trójca święta i tajemnica egzystencji. Znak świątyni czyli obecności Boga, przeł. M. 
Tarnowska, Kraków 1994, s. 30.
61  A. Khoura (red.), Leksykon podstawowych pojęć religijnych. Judaizm. Chrześcijaństwo. Islam, 
przeł. J. Marzęcki, Warszawa 1998, s. 1087.



31

ROZDZIAŁ 3

Z  pewną oryginalnością Bernard Sesboüé zbiera swoje wnioski, przedsta-
wiając swoistego rodzaju przenikanie się różnych ujęć wiary. „Te trzy tradycje 
teologiczne przedstawiają rzeczywistą komplementarność. Muszą się słuchać 
i  uznawać. Nie może być mowy o  zredukowaniu właściwego każdemu z nich 
bogactwa do jednolitości. Muszą jednak również pracować nad nawróceniem 
swoich słabości i nieporozumień poprzez dialog. Do pewnego stopnia każda tra-
dycja może pośredniczyć między dwiema pozostałymi. Odniesienie do prawo-
sławia jest nieodzowne dla wewnętrznego dialogu na Zachodzie, gdzie łatwiej 
ulec pokusie poddania się duchowi czasu. Reformacja jest w oczach Wschodu 
wyrazem chrześcijaństwa pneumatologicznego, dość swobodnego pod względem 
struktury kościelnej. Katolicyzm jest z  kolei pomostem między największymi 
rozbieżnościami dzielącymi prawosławie i protestantyzm. A wszyscy troje muszą 
się razem nawrócić na głos młodych Kościołów”62. W odwołaniu ogólnym do 
Kościołów wyłaniających się na podstawie Reformacji i w odniesieniu do prawo-
sławia Sesboüé rozpoznaje konieczność pogłębienia istoty rzeczy. W teologiczno-

-praktycznej odsłonie okazuje się, że Kościoły bazują na tych samych korzeniach, 
w różnych momentach interpretacji wiary kładą nacisk ma fundamenty wspólne 
całemu chrześcijaństwu, co nie jest powodem do snucia podejrzeń, ale związane 
jest z  kulturowym ukonkretnieniem danej wspólnoty. Dialog z  racji zmiennej 
czasowej może przybrać innych charakter, a co ważne, jego strony coraz częściej 
poczuwają się do wspólnej odpowiedzialności za kondycję świata. 

W  powyższym fragmencie z  twórczości Bernarda Sesboüé wyłania się po-
trzeba zauważenia prawosławia jako elementu chrześcijańskiej wiedzy i  prakty-
ki w odniesieniu do wiary w Boga Trójedynego. Zestawienie obydwu wyznań 
z panującym w świecie relatywizmem odnoszonym się do wiary pozwala na ruch 
odśrodkowy w Kościele. W kościele rzymskokatolickim podniesiono wiele kwe-
stii, które są zbieżne z celami obydwu wspólnot wierzących. Możliwość wymiany 
zdań i wspólnego oglądu na temat obecnego stanu wiary w świecie pozwala na 
określenie nowych strategii duszpasterskich i pogłębienie teologii, która w wielu 
punktach jest styczna. Długi rozłam spowodował dystans, który poniekąd trwa 
do dzisiaj, jest on głównie związany z  kulturowym dystansem, jednakże kwe-
stia podejścia do samego dialogu jest dyskutowana. Anatemy zniesione dopiero 
w 1965 roku powodowały przeszkody we wspólnej narracji teologiczno-ekume-
nicznej. Ewolucja eklezjologii prawosławnej w kierunku ekumenicznej drogi po-
mimo braku związków Wschodu z Zachodem pozwoliła na scalenie w obrębie 

62  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 78-79. 



32

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

chrześcijaństwa. Chrześcijanie przez wzgląd na spory osłabiają sami siebie w świe-
cie, który potrzebuje mocnego i zaangażowanego życia wierzący w Chrystusa. 

A  w  samorozumieniu Kościoła inkluzywność wspólnoty polega na otwar-
tości. Paradygmat „otwartych drzwi” jest tutaj jak najbardziej zasadny. „Kościół 
musi rozwijać swoją kreatywność, rozumienie wyzwań współczesnego świata, 
otwierać się na dialog, a nie zamykać się zalękniony. Zamknięty , przestraszony 
Kościół jest Kościołem martwym. Musimy zaufać Duchowi Świętemu, który jest 
inspiracją i przewodnikiem Kościoła i który potrafi sprawić, byśmy go słyszeli. 
Wystarczy przypomnieć sobie relację apostołów z jakże hałaśliwego dnia Pięćdzie-
siątnicy. «Nagle dał się słyszeć z nieba szum jakby uderzenie gwałtownego wiatru 
i napełnił cały dom, w którym przebywali (Dz 2,2), a potem wszyscy zaczęli mó-
wić nieznanymi im dotąd językami i wyszli na zewnątrz. Wyszli na ulicę i znaleźli 
się poza strefą komfortu. Harmonia rodzi się tylko z otwartości. Duch Święty jest 
Parakletem, jest tym, który wspiera i towarzyszy w podróży, jest tchnieniem ży-
cia»”63. Wizja papieża Franciszka to wizja uniwersalna o przeznaczeniu powszech-
nym, jaką też teolodzy wymieniają w  innych jego dokumentach jak Evangelii 
gaudium. „Teologicznym fundamentem eklezjologii (…) jest wiara w Bożą mi-
łość, która ogarnia każdego człowieka, cały świat. Franciszek przede wszystkim 
przypomina, że każdy człowiek jest stworzony przez Boga i wobec tego jest przez 
niego kochany. Wcielenie syna Bożego wywyższyło i odkupiło całą naturę ludz-
ką, a  łaska Boża wypływająca z  krzyża chrystusowego dotyka każdego człowie-
ka. Także duch Święty działa we wszystkich ludziach, a nie tylko w widzialnym 
kościele. (…) konsekwentnie jest więc przyjęta taka perspektywa: Ojciec, Syn 
i Duch działają w całej ludzkości, w każdym człowieku”64. Inkluzywizm eklezjo-
logiczny jest więc owocem pontyfikatu Franciszka, co nie znaczy, że wcześniej nie 
pojawiał się w dyskusjach i podejściu ekumenicznym. Intuicja papieża Franciszka 
zbiega się z działaniami i  reinterpretacjami podjętymi przez Bernarda Sesboüé. 
On również podejmuje tematykę Ducha Świętego i  pneumatologii w  różnora-
kich aspektach, za Rahnerem podkreśla „transcendentalną” obecność Ducha,  
za Bouyerem przedstawia Jego Osobę jako pocieszającą, za Congarem bycie jego 
Osoby Darem, ale przede wszystkim przekazuje zarys rozumienia pneumatologii, 
w której jest on wciąż obecny, posyłany i przychodzący do Kościoła jako wspól-
noty i konkretnych wierzących65. Kościół inkluzywny to wspólnota dynamiczna 

63  C. Musso. Nadzieja. Autobiografia, przeł. A. Kowalewska, Warszawa 2025, s. 352.
64  J. Słomka, Główne linie eklezjologii Ewangelii gaudium, „Śląskie Studia Historyczno- 
Teologiczne”,2019, t.1, s. 99–112.
65  B. Sesboüé, L'Esprit sans visage et sans voix: Brève histoire de la théologie du Saint-Esprit, Paryż 
2009.



33

ROZDZIAŁ 3

ożywiana mocą, życiem i miłością Trójcy Świętej przez co model ekumeniczny 
wynika z reinterpretacji Ewangelii oraz dosięga nowych wyzwań, które wiążą Ko-
ściół z całą ludzkością. 

Warto też uzmysłowić sobie charakter wiary jaki wypływa z takiego algoryt-
mu. Ten związek opisuje Ratzinger. „Powiedzieliśmy, że powiązanie przez Rah-
nera historii i istoty w pojęciu «absolutnego Zbawiciela» prowadzi do duchowości 
akceptacji samego siebie i utożsamienia człowieczeństwa jako takiego z chrześci-
jaństwem. Widzieliśmy, że dokonane w ten sposób wyzwolenie chrześcijańskiej 
partykularności nie znajduje zadowalającego celu, ponieważ rzeczywistość jako 
taka – człowiek taki, jakim jest – nie może być celem bezwarunkowej akceptacji, 
lecz raczej zawiera w sobie bodziec do jej wielkiego zakwestionowania. Musimy 
zatem poszukać korekty, lepszej formy. Antycypując powiem, że trzeba iść w kie-
runku duchowości nawrócenia ekstazy, samoprzekraczania”66. Przekraczanie swo-
jego rozumienia jest podstawą do rozumienia historii naznaczonej wejściem w nią 
Syna Bożego oferującego zbawienie całej ludzkości, a nie jakiejś jej uprzywilejo-
wanej części

Podsumowanie 

Można mówić o pewnym modelu chrześcijaństwa, który opiera się o eku-
meniczne założenie, w którym ludzkość pomimo podziałów prezentuje wartości 
prymarne i czyni z  faktu wiary w Jednego Boga odniesienie główne, które nie 
tylko, że nie próbuje zacierać różnic, ale też rozwijając własne teologie, dąży do 
rozumowej refleksji nad algorytmem, który pomógłby w dojściu do wspólnych 
konsensusów albo też dialogu, który wszystkim stronom pozwoli na uaktualnie-
nie wiary obecnie przeżywanej i wyznawanej. 

Sesboüé odwołuje się do wspólnej tradycji i  tekstów przeżywanych przez 
wszystkich wierzących chrześcijan. Ewangelia jest czytana według niego w klu-
czu usprawiedliwienia, które bywa problematyczne jeżeli nie zostaną wyjaśnione 

„problemy języka” w wyrażaniu prawdy o człowieku usprawiedliwionym, który 
nie jest nie tylko w  sposób „uznaniowy” uwolniony od własnych przewinień,  
ale także dotyka Bożego rozumienia sprawiedliwości. 

W  kontaktach z  innymi wyznaniami pojawiają się kwestie teologiczno- 
praktyczne od zasadności i skuteczności sakramentów po odniesienie do sposobu 
ingerencji Trójcy Świętej w życie poszczególnych osób. 

66  J. Ratzinger, Opera Omnia, Wiara w Piśmie i Tradycji. Teologiczna nauka o zasadach, Pierwsza 
część tomu, przeł. J. Merecki, Lublin 2018., s. 481.



34

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

Wyzwanie odczytywane przy okazji różnych dokumentów, zwłaszcza 
„Wspólnej deklaracji”, dotyka wyzwania, którym jest nawrócenie wyznaniowe, 
niejako chodzi o prawdziwe nawrócenie, w którym zostanie zauważony również 
podział wierzących. 

Bernard Sesboüé w tym temacie zwraca uwagę na język religijny dopuszcza-
jący zróżnicowanie, które często blokowane jest przez skostniałe nawyki obecne 
pośród danej wspólnoty. Przekazywanie słów, co do których znaczenie jest nie-
pewne, nie poprawia sytuacji chrześcijaństwa w świecie. Współczesna eklezjolo-
gia w swoich odniesieniach do tekstów patrystycznych i biblijnych powraca do 
klasycznych odniesień, czyniąc je przejrzystymi na wierzących i zaznajamiających 
się z narracją o zbawieniu. Dla rzymskokatolików chrystologia z prawosławnymi 
jest do pogodzenia, gdyż uznają autentyczność wiary w Syna Bożego, mimo że 
pojawia się czasem słownictwo, którego nie ma w naszym aktualnym wyrażaniu 
się o tajemnicy relacji Trójcy z ludźmi w Kościele. W stosunku do pojawiającej 
się potrzeby ekumenicznego nawrócenia Bernard Sesboüé prezentuje podobne 
do papieża Franciszka podejście, niejako podążając za jego kolejnymi dokumen-
tami i wypowiedziami. Bazą jest nauczanie Kościoła oraz obecnie jego prezento-
wana wykładnia, chociażby przez papiestwo. Priorytetem jest troska o Kościół 
rozumiany jako osoby wierzące i potencjalnie wierzące, które wspólnota może 
zagubić lub stracić. „Dziś kiedy młode pokolenie otwarcie mówi o trudnościach 
w swojej relacji z Kościołem, bardziej niż martwić się sekularyzacją, powinniśmy 
zastanowić się nad naszym świadectwem. Gdyż przecież to świadkowie poruszają 
serca. Już św. Ignacy pisał, że «lepiej być chrześcijaninem, do tego się nie przyzna-
jąc, niż mówić to, nim nie będąc», ponieważ na koniec życia nie będziemy pytani, 
czy byliśmy wierzący, ale czy byliśmy wiarygodni”67. Wiarygodność wobec świata 
dominuje w perspektywie Bernarda Sesboüé, który podejmował problemy aktu-
alne i nie uciekał od historycznych błędów Kościoła. 

Dużą odpowiedzią jest również praca w trosce o przemianę świata na lepszy 
w metodologii Grupy z Dombes. Inspiracja grupą teologów, jaka stała się udziałem 
teologa znad Sekwany, którego teksty są zgłębiane w kolejnym rozdziale, zmienia 
jego całościowe ujęcie eklezjologii, gdyż nie patrzy on jedynie w głąb swojego 
konfesyjnego wyboru życiowego, ale podaje dalej wiedzę i sposób dyskusji nad 
kluczowymi elementami chrześcijaństwa z osobami, które historia oddzieliła od 
jedności z Kościołem rzymskim. W recepcji dokumentów i chęci ogólnej, któ-
ra przejawia się w Rzymskim Kościele na temat włączenia braci prawosławnych 

67  C. Musso. Nadzieja…, s. 352.



35

ROZDZIAŁ 3

Sesboüé ubolewa nad skąpymi wynikami prowadzonych dialogów. Powra-
ca w  tym miejscu kwestia różnic kulturowych, które w  dalszym ciągu są blo-
kadą dla mentalności i  rozumienia wspólnoty jako prowadzonej przez tę samą  
Trójcę Świętą.

Jako członek Międzynarodowej Komisji teologicznej francuski teolog znad 
Sekwany ma podejście powszechne i związane z konkretnymi wyzwaniami, jak 
globalizacja, przemieszczanie się ludności, sekularyzacja czy też prób, zrówny-
wania wszystkich religii do jednego mianownika. Czymś innym jest szukanie 
równości między religiami i wprowadzanie relatywizmu czy też postawy pasywnej 
rezygnującej z zaangażowania całego człowieka, a czymś innym strategia ekume-
niczna, w której następuje celowe pominięcie tożsamości wyznaniowej na rzecz 
wspólnego budowania świata w stronę jedności wierzących, bronienia godności 
osoby, unikania przemocy oraz pokazywania, że ludzkie postępowanie i działanie 
w świecie jest do oceny ludzkiej, a wierzący w tym  Bernard Sesboüé dopowie, 
że jest jeszcze do zdania o nim sprawy przed Panem Wszechdziejów. Odwołując 
się do patrystyki, jeszcze bardziej przybliża antropologię chrześcijańską, w któ-
rej człowiek jest partnerem Boga. Uściślenia biblijnych narracji potwierdzają in-
kluzywne zaproszenie Trójcy świętej, które jest potwierdzane i odkrywane jako  
żywa obecność.

Urząd Nauczycielski Kościoła odwołuje się w  swoich dokumentach do 
wszystkich ludzi, gdyż ma świadomość misji, która przekracza ludzkie wyobra-
żenie i która zależy od Boga w Trójcy Jedynego, a ludzkie działanie może albo tę 
misję otwierać, albo blokować. W dziedzinie ekumenizmu szczególne znaczenie 
ma Sobór Watykański II, który odmierza czas i zauważa konieczność wspólnej 
drogi z innymi chrześcijanami, aby powiększyć zakres głoszonego orędzia. W za-
kresie współpracy z kościołami poreformacyjnymi oraz prawosławnymi nad sa-
morozumieniem Kościoła, pozostają wciąż żywotne kwestie odnoszące się do 
praktyki kościelnego funkcjonowania oraz nieomylności. 

Nie sposób odnieść się do wszystkich wątków poruszanych przez Bernar-
da Sesboüé, dlatego powyższy rozdział jest zarysem, który może w  przyszłości  
zostać poszerzony. 

W  refleksji naukowej Sesboüégo powraca spojrzenie, które wychodzi od 
wspólnych początków kościołów chrześcijańskich. Rozróżnienia dotykające lu-
teranizmu, podejścia reformowanego, anglikanizmu i  prawosławia domaga się 
uszczegółowień szacunku dla historii danego Kościoła. Obowiązkiem teolo-
gii jest odpowiedzenie światu na zagadnienie tożsamości chrześcijaństwa oraz 
jego kulturowego zakotwiczenia. Natomiast baza, w której odnajdują się razem 



36

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

poszczególne wspólnoty, jest ta sama. Różne sposoby interpretacji i próby uzdro-
wienia Kościoła poczyniły w  nim różnice i, jak nazywa to Sesboüé, „subtelne 
rozszczepienia”, które po dziś dzień stanowią wyzwanie do dialogu i rozwinięć 
teologiczno-ekumenicznych. 

Algorytm prezentowany przez Bernarda Sesboüé zawiera w  sobie historię 
dogmatów, w których precyzyjnie ujmuje on kwestię zawinionych przez Kościoły 
nadinterpretacji danych odnoszących się do relacji z Bogiem oraz Kościołem.

Eklezjologia inkluzywna ściśle wiąże ze sobą perspektywę ekumeniczną za-
wierająca wspólny mianownik, którym jest uniwersalizm zbawczy. Eklezjologia 
kościelna nie powinna zatrzymywać dla siebie tajemnic zbawczych, ale szukać 
okazji do naświetlenia narracji o Jezusie z Nazaretu także w odniesieniu do czy-
stej Jezuologii i  przekazywania danych dogmatyczno-historycznych. Inkluzyw-
na eklezjologia w  modelach ekumenicznych prezentowanych przez Sesboüégo 
wynika głównie z  rozwoju między chrześcijanami zbieżnych elementów, które 
wpierw systematycznie należy uściślić. Zadaniem uprawiania eklezjologii inklu-
zywnej o  zabarwieniu ekumenicznym jest prostota, która pozwala wszystkim 
stronom dialogu odnosić się do rzeczywistego rozumienia terminów i  ich moż-
liwych interpretacji. Brak recepcji i aktualizacji jest błędem i blokuje włączający  
charakter wiary. 

Jeżeli chodzi o warstwę dogmatyczną należy zauważyć, że wszystkie wyznania 
chrześcijańskie opierają się na jakiejś interpretacji Trójcy Świętej, która w prak-
tyce danego Kościoła różnie się wyraża. Mimo to istnieje konieczność wyjścia 
Kościoła ad extra, gdyż wynika to z jego misji głoszenia i uaktualniania Ewangelii. 

Podobnie jak niegdyś św. Hieronim pisał o  analogii wynikającej z  braku 
znajomości Chrystusa z powodu braku znajomości tekstów biblijnych, tak moż-
na to przełożyć na model ekumenicznego rozdziału, gdyż, jak twierdzi Bernard 
Sesboüé, brak znajomości Trójcy Świętej spowodował podział chrześcijaństwa. 
Do natury trynitarnej należy jedność, której obce są rozszczepienia na podobne 
sobie, ale różniące się wspólnoty. Istnieją wciąż aktualne tematy dogmatyczne 
odnoszące się do władzy, która może zostać niewłaściwie zinterpretowana. Ter-
minologia związana z Trójcą Świętą czy też oficjalnymi dokumentami kościelny-
mi wymaga recepcji i jest to zadanie teologii systematycznej. Interioryzacja treści 
chrześcijańskiej przemowy wynika z rozumienia wiary w jej kanonicznym ujęciu, 
zatem inkluzywne podejście do wiary nie tylko danego wyznania jest podstawą 
do dalszych dociekań. Na obecnym etapie eklezjologii wiele tematów poddano 
recepcji przez pojawiające się nieścisłości lub pozornie sprzeczne dążenia, które 
należy ponazywać i naukowo ukazać jako ortodoksyjne.



37

ROZDZIAŁ 3

Mimo rozdziału chrześcijanie różnych wyznań pochylają się są nad tymi 
samymi źródłami wiary wraz z osobistym i wspólnotowym doświadczeniem Boga, 
który jest nadal i  pozostanie tajemnicą o  czym przypominają soborowe doku-
menty. Powrót do centralnych treści bliskich każdemu kościołowi otwiera szereg 
rozumień, które, mnożąc interpretacje, poszerzają wzajemne rozumienie i szuka-
nie wspólnej drogi ku Trójcy Świętej. 

Wspólne działania na rzecz braku przemocy czy przeciwstawieniu się nie-
sprawiedliwości obecnej w świecie nasilają się i pozostają wyzwaniem ponad-wy-
znaniowym. Uzasadniona nadzieja, w której odczytać można inkluzywizm Ber-
narda Sesboüé rozciąga się od tematu wspólnej odpowiedzialności za cały świat 
również niewierzący po wnikliwe interpretacje funkcjonowania poszczególnych 
wyznań na płaszczyźnie teologiczno-praktycznej. 

Rola Ducha Świętego i reprezentowania ludzkiej władzy w Kościele roszczą-
cym sobie prawo do nieomylności pozostają aktualne w dialogu międzywyzna-
niowym. Na linii prapoczątków, poczynając od tekstów skrypturystycznych po 
Ojców Kościoła i pracę teologów reprezentujących odmienne tradycje chrześci-
jańskie, Bernard Sesboüé opisuje dialog, który sięga do możliwego porozumienia 
w danej kwestii. Szczytem i owocem dialogu jest, wedle Grupy z Dombes oraz 
Sesboüégo pojednanie, które jest czymś innym niż porozumienie teologiczne. 
Wynika ono z nawrócenia wyznaniowego, które zasadza się na nawróceniu ku 
Trójcy Świętej. Kościół pozostaje w służbie włączania ludzi w narracje o Synu Bo-
żym, zatem potrzebuje także czystości w intencji i prowadzeniu działań jaka jest 
możliwa dzięki żywemu nawracaniu się do Boga i rozeznawaniu Jego koncepcji 
funkcjonowania wierzących w świecie.

Inkluzywne zapatrywanie czasami wiąże się z pozostaniem na granicy rozu-
mienia danych kwestii tak, aby siłowo nie zmuszać rozmówcy dialogu do zmiany. 
Eklezjologia ekumeniczna niesie ze sobą samoświadomość określonych zamian, 
które powstały przez podział chrześcijaństwa. Pamiętać należy, że wciąż istnieją 
takie, które nie mogą zostać przezwyciężone, zatem pozostaje droga nawrócenia 
i wsłuchiwania się w Trójcę Świętą obecną w wierzących. 

Wspólna droga w tym przypadku wspólnot poreformacyjnych i prawosław-
nych z rzymskokatolickimi pozwala na unikanie pokus tj. uzurpowanie sobie wła-
dzy czy odbieranie komukolwiek możliwości zbawienia. Wspólna perspektywa 
odnosząca chrześcijan do Trójcy Świętej pozwala na odniesienie modelu ekume-
nicznego jako gwaranta pewności, że jesteśmy współsiostrami oraz współbraćmi, 
którzy posiadają wspólne lub podobne fundamenty wiary. 



38

W ODNIESIENIU DO PRAWOSŁAWIA

Inkluzywna eklezjologia czerpiąca z ekumenizmu duchowego wyłania ruch 
Kościoła ku innym chrześcijanom i ludziom otwartym na te narracje. W obszarze 
relacji z kościołami innych wyznań istotą jest umacnianie pokoju, a w doktrynal-
nej warstwie jasne i rzeczowe wyjaśnianie stanowisk w postawie wychodzenia ze 
swoich wyznaniowych skrótów językowych na rzecz języka uniwersalnego dialo-
gu. Jedność chrześcijan nie jest kwestią dodatkową, ale powinnością wypływa-
jącą z Ewangelii. Na drogach jedności wierzący stykają się ze światem, któremu 
wspólnie służą i  są mu potrzebni, a wręcz niezbędni. Model ekumeniczny jest 
potrzebą rozumienia wiary jako uniwersum chrześcijańskiego wkładu w toczącą 
się historię. 



1

ZAKOŃCZENIE

W końcowej części tej pracy przyszedł czas na konkluzje, w których wyłania 
się zakres poczynionych badań. 

Eklezjologia na przestrzeni wieków odpowiadała na pojawiające się kwestie 
sporne czasów, w  których wspólnota wierzących napotykała zagrożenia, znie-
kształcenia lub zmiany wynikające z podziałów. Eklezjologia o charakterze eku-
menicznym uprawiana przez Bernarda Sesboüé również odpowiada na pojawia-
jące się zmiany i wyzwania. Obecność i działalność Kościoła w świecie wynika 
z tego, że Kościół jest powszechny i uniwersalny, a zatem jego misja dotyczy całej 
ludzkości. 

U  Bernarda Sesboüé pojawiają się wątki świadczące o  inkluzywnym ro-
zumieniu Kościoła. Autor wpisuje się zatem w  nurt eklezjologii inkluzywnej.  
Zapotrzebowanie na inkluzywne rozumienie eklezjologii ma przełożenie na eku-
menizm i samorozumienie wspólnoty wierzących. 

Po Soborze Watykańskim II nastąpiło otwarcie na świat, dla którego wiara 
ma charakter powszechny. Zwrócono między innymi uwagę na znaczenie sło-
wa „katolicki”, które nie odnosi się do jednej denominacji, a jest przyczynkiem 
do dyskusji na temat głoszenia orędzia o  zbawieniu całemu światu. Źródłami 
tej postawy są najstarsze teksty i symbole wiary obecne w pierwotnym Kościele. 
Z nich do tej pory czerpią różne wyznania chrześcijańskie, akcentując jedne bar-
dziej, a drugie mniej. Ekumeniczny model jedności wychylonej ku światu całemu, 
bo nie chodzi tylko o obecnie wierzących, wypływa z recepcji Kościoła przedsta-
wionej w dokumentach soborowych. Bernard Sesboüé, idąc kolejno przez posze-
rzanie tego otwarcia na dialog z  ludzkością jako podmiotem głoszenia narracji 
o  zbawieniu, próbuje uargumentować zasadność wspólnej drogi i  konieczność 
współistnienia z różnymi wspólnotami. W „Dekrecie o ekumenizmie” podkreśla 
Sesboüé precyzyjność formułowania wiary tak, aby była ona jasno przedstawiona. 



2

ZAKOŃCZENIE

Intencją technicznie nazywanego „modelu ekumenicznego” Bernarda Sesboüé 
nie jest bowiem jakiekolwiek szkodzenie czystości wiary czy fałszywie rozumiany 
irenizm, ale wzajemne zrozumienie i dogłębne analizy, które są zachętą do dialo-
gu z innymi braćmi. 

W swoich poszukiwaniach przedstawia czytelnikowi nie tylko kompendium 
wiedzy na temat aktualnej wspólnej drogi ekumenicznej, zaprasza go także do 
pogłębienia lektury przez załączone w  tekście i  przypisach wskazania do inte-
rioryzacji zarysowanych przez siebie treści u  innych autorytetów teologicznych, 
filozoficznych czy też starożytnych pisarzy kościelnych oraz Biblii. 

Sposób pojmowania eklezjologii i związanej z nią drogi ekumenicznej wy-
jaśnia francuski teolog przez odwołania do interpretacji tekstów skrypturystycz-
nych, za Janem Chryzostomem podkreśla, że w tekście Ga 3, 28 ludzie niezależ-
nie od statusu materialnego, płci czy miejsca w kościele są równi, załączył również 
wyjaśnienie o wielkiej żałości serca Jana Chryzostoma nad tym, że nastąpił nie-
jaki upadek obyczajów z racji istnienia człowieka we wspólnocie, którego zada-
niem było pamiętanie o umieszczeniu tablic mających na celu oddzielenie kobiet 
i mężczyzn na liturgii. Kształtowanie się ekumenicznej drogi było w Kościele dłu-
gim i mozolnym procesem. Jednak przewrót obecny dzisiaj dzięki soborowym 
dekretom i  dokumentom doprowadził wierzących do wspólnych inicjatyw na 
rzecz całej ludzkości, nie zamknął się jedynie na wspólnej modlitwie, ale zajął się 
obecną kondycją świata. 

Dialog doktrynalny związany jest u Sesboüégo z nawróceniem, w tym na-
wróceniem intelektu, które pozwala na szersze rozumienie rzeczywistości nad-
przyrodzonej. Czynnikiem, który pozwala na wszelką zmianę myślenia, jest 
według niego decyzja o  poddaniu się Duchowi Świętemu. W  swojej książce  
Pour une théologie œcuménique. Église et sacrements. Eucharistie et ministères,  
la Vierge Marie odnotowuje konieczność przejścia i reinterpretacji obecnego funk-
cjonowania kościołów czy też chrześijaństw obecnych w świecie na takie, które 
uwzględnią schemat zawierający między innymi: pojednanie, potrzebę transfor-
macji wspólnot wedle ekumenicznego rozumienia, odtworzenie widocznych zna-
ków jedności chrześijaństw, przyjęcia nieodwracalności tego procesu.

Bernard Sesboüé jest jednym z kluczowych myślicieli, który przyczynił się 
do rozwoju ekumenizmu w Kościele katolickim. Miał on wpływ na współczesną 
teologię ekumeniczną, w szczególności poprzez prace na temat dialogu ekume-
nicznego. Interesował się zagadnieniami fundamentalnymi takimi jak: katolickie 
pojęcie zabawienia, reinterpretacja terminów Kościół i odniesienie do sakramen-
tów w  kluczu obecnego w  Kościele dialogu ekumenicznego. Jego działalność 



3

ZAKOŃCZENIE

naukowa mimo często podkreślanych subtelnych różnic oscylowała w podobień-
stwa między katolickim a protestanckim podejściem do kwestii dążenia do lep-
szego rozumienia różnic, które mają być dogłębnie badane, ale które nie stanowią 
barier w dialogu, mogą co najwyżej stać się jego treścią. 

W  swoim zarysie odniósł się do wspólnot poreformacyjnych, aby jeszcze 
lepiej ukazać Kościół jako wspólnotę otwartą. Jego zakotwiczenie w  rzymsko-
katolicyzmie nie blokuje go w  analizach nad prawosławiem, protestantyzmem 
czy zwykłym patrzeniem na człowieka jako tego, który jest zaproszony do relacji 
z Trójcą Świętą. 

Samo zagadnienie rozłamu w Kościele jest dla niego szansą do samorozu-
mienia wspólnoty i nawrócenia rozumianego zarówno duchowo jak i intelektu-
alnie. Algorytm Bernarda Sesboüé zakłada przyglądanie się danej kwestii czy te-
matowi wedle porządku, który on ze sobą niesie, mianowicie zaczyna od teologii 
biblijnej, aby potem skonfrontować ją z komentarzami patrystycznymi, magiste-
rium Kościoła i teologami zasłużonymi w danej tematyce, a w końcowej części 
sam dokonuje podsumowań i usystematycznia dostępną wiedze. Początki pojed-
nania widzi w oparciu o teksty skrypturystyczne, gdzie widać wpływy zarówno 
egzegetów, historyków jak i teologów, a to daje podłoże do interdyscyplinarnego 
odczytywania wiary. Biblijna teologia ujmuje najczęściej dwóch partnerów dia-
logu i łączy naturalnie Boga z człowiekiem, tudzież z grupą ludzi najczęściej też 
pod przewodnictwem jednego człowieka. Różnorodność sytuacji i  zdarzeń so-
teriologicznych w  tekstach skrypturystycznych udowadnia, że nie ma takiej sy-
tuacji, w  której droga do Boga byłaby zamknięta, jeżeli człowiek jest otwarty 
i szuka. W odniesieniu do Ojców Kościoła Sesboüé zauważa, że oni podkreślają 
wpierw nawrócenie, a później płynące z niego działanie. Za Ignacym z Antiochii 
znalezionym u Möhlera wyraża przekonanie, że „«Prawdziwy Bóg nie mieszka 
tam, gdzie jest izolacja» Ta refleksja przekonuje nas też, jeśli jest taka potrzeba, 
o «obiektywnie» heretyckim charakterze obecnej sytuacji może ona karmić naszą 
medytację i nasze ekumeniczne działanie”1. Pokazuje Sesboüé możliwość wejścia 
w  szereg pułapek, które zatruwają nasze myślenie i  mogą przesłonić działanie. 
Postęp w drodze ekumenicznej czy „modelu ekumenicznym” obecnym w dzie-
łach Sesboüégo wynika z postępu w relacji z Bogiem. Potem dopiero w wyniku 
dialogu i badań naukowych chrześcijanie próbują uczynić postęp w jedności do 
Boga i samych siebie. 

1  B. Sesboüé, Pour une théologie œcuménique…, s. 20; Por. przypis 47. 



4

ZAKOŃCZENIE

W ekumenicznej myśli Bernarda Sesboüégo dostępne jest inkluzywne po-
dejście do wiary, które argumentuje on wcześniejszymi etapami w dochodzeniu 
do konkluzji swoich analiz. Zarówno teologia biblijna i archeologia, jak i komen-
tarze patrystyczne czy dokumenty kościelne wraz z teologami różnych wyznań są 
podstawą do odkrycia Trójcy Świętej jako bytu otwartego na ludzkość, która nie 
jest dla niej obojętna. 

Hipoteza badań o  występowaniu ekumenicznego interpretowania eklezjo-
logii została potwierdzona. Sposób odczytywania tej teologii poprzez teksty źró-
dłowe chrześijaństwa również pozostał zbieżny z tokiem analizowanych tekstów 
Bernarda Sesboüégo. Hipoteza badawcza o zapotrzebowaniu na inkluzywne ro-
zumienie i  inkluzywne występowanie w  tekstach Bernarda Sesboüégo eklezjo-
logii ekumenicznej wyłania się z poszczególnych etapów jego pracy. W pracach 
znamienitego naukowca można wyróżnić pewien algorytm, którego się trzyma 
konsekwentnie. Sam mianowicie nie odnosi się do danej kwestii, jeżeli wpierw 
nie ukonkretni jej w historii Kościoła i nie przedstawi wielorakich jej odniesień 
i zawiłości. Zebrał on dostępną wiedzę, którą się dzieli, opatruje komentarzami 
i systematyzuje. Zgadza się z definicją teologii Ratzingera. „W ujęciu katolickim 
teologia jest próbą naukowego opracowania faktów wiary chrześcijańskiej. Istot-
na jest zatem dla niej podwójna wieź: z  duchem wiary i  duchem nauki. Jako 
nauka o wierze teologia widzi w twierdzeniach wiary swój przedmiot, którego nie 
może ani wytworzyć, ani znieść, a któremu metodyczne myślenie ma służyć przez 
to, że prowadzi go do pogłębionego rozumienia i bardziej żywotnego przyswo-
jenia. Twierdzenia wiary katolicki teolog otrzymuje z mowy Kościoła, który wie,  
że jest związany podwójną jednością Świadectwa: Pisma i Tradycji. Kościół kato-
licki jako konkretny strażnik słowa jest zatem dla teologa norma proxima et direc-
ta jego nauczania, przy czym ta bezpośrednia norma jest zarazem norma normata 
et mere directa, dla której normą jest historycznie przekazane słowo Objawienia”2. 
Bernard Sesboüé znany jest jako teolog, który nigdy nie popadł w kary kościelne 
czy też jego publikacjom nigdy nie zarzucono rażących odstępstw od wiary pre-
zentowanej w Kościele. Jest on nazywany „teologiem nawrócenia”3, a przez jego 
delikatność, wspomina się o subtelnych rozróżnieniach, które, będąc trwaniem 
w czystości wiary wyznawanej, są jednocześnie otwarciem na innych wierzących, 
jak i niewierzących. Doktryna wiary zawsze stanowiła centrum jego rozważań, od 

2  J. Ratzinger, Wiara w  Piśmie i  Tradycji. Teologiczna nauka o  zasadach. Pierwsza część tomu, 
Opera Omnia, t. IX/1, (teologia katolicka. Artykuł leksykonie, 1962), przeł. J. Marecki, Lublin 
2018, s. 223. 
3  J. Majewski, J Makowski (red.), Leksykon wielkich teologów XX/XXI wieku, t. 3, s. 338-353.



5

ZAKOŃCZENIE

których wychodził w swoich badawczych analizach, pozostawiając przy tym kry-
tycyzm i jasność wypowiedzi, gdyż sam walczył o należyte i precyzyjne używanie 
teologiczno-religijnego języka. Kierował się bezpośrednimi tekstami źródłowymi 
oraz wytworzonymi w historii interpretacjami. W swojej narracji o zbawieniu nie 
pomijał kontekstu i siedliska życiowego tak, aby uzmysłowić czytelnikom realia 
wydarzeń i słów, które dzięki nim pozostały do użytku Kościoła. 

Na podstawie badań należy wymienić szereg aplikacyjnych teologicznych 
(teoretycznych i  praktycznych) wniosków odnośnie tematu. Wśród teoretycz-
nych implikacji można zauważyć: 

•	 włączenie się w dyskusję o ekumenicznym wymiarze eklezjologii,
•	 włączenie się w dyskusję teologiczną pomiędzy eklezjologią inkluzywną 

i ekskluzywną,
•	 wyodrębnienie wątków odautorskich,
•	 uporządkowanie zagadnienia odnoszącego się do ekumenicznej drogi 

Kościoła, 
•	 pogłębienie rozumienia Kościoła proponowanego przez Sobór  

Watykański II,
•	 włączenie się w „rozwijanie dogmatu” oraz przedstawianie go w formie 

narracji otwartej na dialog ze światem,
•	 rozwój argumentacji wobec nurtu przeciwnego (ekskluzywnego),
•	 argumentację, w  której narracja o  zbawieniu jest niejako  

przedprożem wiary,
•	 przyczynienie się do rozumienia Jezusa z Nazaretu przez pryzmat współ-

czesności, ale też obrazy poszczególnych Kościołów i chrześcijaństw,
•	 rozwinięcie argumentacji z „preludium” wydania Syna Bożego za ludz-

kość, to znaczy akcentowanie w debacie naukowej intencji „dla” i „za” 
człowiekiem, łączenie antropologii i filozofii – interdyscyplinarny dia-
log nauk o Jezusie historycznym, 

•	 rozwój języka „skostniałego” na pogłębioną analizę historyczno- 
analityczno-krytyczną. 

•	 Jeżeli chodzi o  praktyczne zastosowanie badań algorytm rozumienia 
modelu ekumenicznego przez Bernarda Sesboüégo może przyczynić  
się do: 

•	 interpolacji w życiu Kościoła, 
•	 dyskusji także o charakterze jezuologicznym,
•	 głosu w kwestii przyszłości Kościoła i jego otwartości na inne pojawia-

jące się wyzwania,



6

ZAKOŃCZENIE

•	 bezpośredniego przygotowania do dialogu teologicznego,
•	 bezpośredniego przygotowania do dialogu interdyscyplinarnego,
•	 powstania zmiany o  charakterze paradygmatu nawrócenia 

ekumenicznego
•	 powstania zmiany o  charakterze paradygmatu „oczyszczania pamięci” 

(por. Jan Paweł II, 1984, Szwajcaria),
•	 pojawienia się możliwości międzywyznaniowych interpretacji tekstów,
•	 pojawienia się możliwości postulatu nawrócenia skierowanego do 

poszczególnych Kościołów, każdego wierzącego (w  tym teologów), 
a zwłaszcza do kościelnych hierarchów,

•	 interioryzacji doświadczenia dombeskiego nt. krytycznego i wiarygod-
nego podejmowania newralgicznych kwestii teologii ekumenicznej,

•	 dyskusji nad ekumenicznym rozumieniem Kościoła i świata.

Wkład Bernarda Sesboüé w teologię XX wieku jest zauważony, jego twór-
czość miała charakter ekumeniczny i  tak też jest odczytywana po jego śmierci. 
W ruchu ekumenicznym dążącym do jedności chrześcijan i  rozumienia ponad-
konfesyjnego kładł on nacisk na naukowe analizy, nawrócenie, rozeznanie po-
chodzące od Ducha Świętego oraz aktywne zaangażowanie w sprawy społeczne 
jako sprawy świata, do którego powołany jest Kościół. Mimo iż termin „model 
ekumeniczny” nie pojawia się w tłumaczeniach tekstów Sesboüégo, nadaje się on 
do nazwania szeregu myśli i analiz tego autora, którego eklezjologia nosi znamio-
na ekumenicznej drogi Kościoła. 

Niniejsza praca jest pewnym zarysem, gdyż nie sposób odnieść się do wszyst-
kich inspiracji Bernarda Sesboüégo. Jego książki są swoistego rodzaju bazą wiedzy 
i danych teologicznych, same odwołanie się do źródeł, z których on sam korzystał 
jest wręcz niemożliwe, zatem na ramy wykrojonego tematu powstał szablon ze 
schematem prowadzonych przez niego badań. Można powiedzieć, że u Sesboüé-
go występuje niejako algorytm w  oparciu o  etapy jego poszukiwań jak i  pew-
ne niezmienne dane, które są wartością ekumeniczną rozumianą jako element 
obligatoryjny w  eklezjologii i  naukach jej pokrewnych. Sobór wnosi odnowę 
i recepcję, zatem nie ma mowy o dodatku, ale o konieczności wiary ekumenicz-
nie wychylonej. Wszystkie jego konstrukcje teologiczno-historyczno-kulturowe  
są tworem przemyślanym i  zaplanowanym od podstaw w taki sposób, by kon-
strukcja była jednocześnie odzwierciedleniem otwarcia chrześcijaństwa, ale jed-
nocześnie pozostała chrześcijaństwem mocno zakorzenionym w wybranej przez 
niego samego wyodrębnionej denominacji. 



1

BIBLIOGRAFIA

Dokumenty Kościoła wymieniane są zgodnie ze skrótami przedstawionymi 
w  Encyklopedii katolickiej (Encyklopedia katolicka, Wykaz skrótów,  
Wydanie drugie poprawione i  rozszerzone, opracowany przez  
J. Warmińskiego, E. Gigilewicza, R. Sawę, Lublin 1993), cytaty z Pisma 
Świętego są czynione za tekstami źródłowymi Bernarda Sesboüé lub 
literaturą przedmiotu.

Literatura źródłowa

Sesboüé B., Dieu peut-il avoir un fils? Le débat trinitaire du IV siècle, Paryż 1993. 

Sesboüé B., Ewangelia i tradycja, przeł. A. Kuryś, Poznań 2012.

Sesboüé B., Histoire et théologie de l’infaillibilité de l’Église, Bruksela 2013.

Sesboüé B., Historia dogmatów. Człowiek i jego zbawienie, przeł. P. Rak, Tom 2, 
Kraków 2001.

Sesboüé B., Jezus Chrystus Jedyny Pośrednik. Rzecz o  odkupieniu i  zbawieniu,  
przeł. A. Kuryś, Tom 1, Poznań, 2015.

Sesboüé B., Jezus Chrystus na obraz ludzi. Krótki przegląd przedstawień Jezusa  
na przestrzeni historii, przeł. P. Rak, Kraków 2006.

Sesboüé B., Jezus Chrystus Jedyny Pośrednik. Rzecz o  odkupieniu i  zbawieniu. 
Opowiadania o  zbawieniu. Propozycja soteriologii narratywnej,  
przeł. A. Kuryś, Tom 2, Poznań, 2016.

Sesboüé B., La patience et l’utopie. Jalons œcuméniques, Paryż 2006.

Sesboüé B., L’exégèse patristique de l’épître aux galates .Textes édités par Isabelle 
Bochet et Michel Fédou, „Recherches de Science Religieuse” 2015, nr. 4,  
T. 103, s. 579-582.



2

BIBLIOGRAFIA

Sesboüé B., L'Esprit sans visage et sans voix: Brève histoire de la théologie du Saint-
Esprit, Paryż 2009.

Sesboüé B., Poza Kościołem nie ma zbawienia. Historia formuły i  problemy 
interpretacyjne, przeł. A. Kuryś, Poznań 2007.

Sesboüé B., Pour une théologie œcuménique. Église et sacrements. Eucharistie  
et ministères, la Vierge Marie, Paryż1990.

Sesboüé B., Władza w  Kościele. Autorytet prawda i  wolność, przeł. P. Rak,  
Kraków 2003.

Literatura przedmiotu

Balthasar H., W pełni wiary, przeł. J. Fenrychowa, Kraków 1991.

Barreau J., Abyście przez wiarę życie mieli, przeł. I. Adamska, J. Hennelowa,  
H. Malewska, Kraków 1969.

Bartnik C., Dotknąć Boga żywego. Różne szkice teologiczne, Lublin 2004.

Biel P., Opowiadania o zbawieniu. Narratywny model soteriologii w ujęciu Bernar-
da Sesboüé, Tarnów 2007.

Błasiak P., Eklezjologia papieża Franciszka. Studium dogmatyczno-pastoralne, 
Gdynia 2023.

Bokwa I., Podstawowe aspekty teologii narracyjnej w świetle refleksji systematycznej, 
„Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie” 2013, nr 20, s. 19-31.

Bouyer L., Kościół Boży. Mistyczne ciało Chrystusa i  świątynia Ducha Świętego, 
przeł. W. Krzyżaniak, Warszawa 1977.

Bouyer L., Misterium paschalne, przeł. A. Zuberbier, Kraków 1973. 

Chenu M., Lud Boży w świecie, przeł. Z Włodkowa, Kraków 1968.

Daniélou J., Trójca święta i  tajemnica egzystencji. Znak świątyni czyli obecności 
Boga, przeł. M. Tarnowska, Kraków 1994.

Chromański A. (red.), 50 lat Dekretu o  ekumenizmie Unitatis redintegratio,  
Warszawa 2014.

Christian Perspectives on Theological Anthropology. A Faith and Order Study 
Document, Faith and Order Paper No. 199, Geneva 2005.



3

BIBLIOGRAFIA

Delumeau J., Reformy chrześijaństwa w XVI i XVII w. Katolicyzm między Lutrem 
a Wolterem, przeł. P. Kłoczowski, Warszawa 1968.

Dudek A., Znaczenie Kościół Katolicki (Co to jest, pojęcie i  definicja) – Zna-
czenia, [online] https://znaczenia.com.pl/znaczenie-kosciol-katolicki-co-to- 
jest-pojecie-i-definicja-znaczenia/ [dostęp: 03.02.2022].

Evdokimov P., Poznanie Boga w tradycji wschodniej. Patrystyka, Liturgia, Ikono-
grafia, przeł. A. Liduchowska, Kraków 1996.

Evdokimov P., Prawosławie, przeł. J. Klinger, Warszawa 1964.

Franciszek, Adhortacja apostolska evangelii gaudium, [online] https://www. 
vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_
esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html [dostęp: 12.12.2024].

Franciszek, List apostolski motu proprio Ad theologiam promovendam, 
[online] https://wiez.pl/2024/05/11/franciszek-potrzebujemy-teologii-funda-
mentalnie-kontekstualnej/ [dostęp. 01.09.2025].\

Glaeser Z, Soborowy dekret Unitatnis redintegratio dokumentem ekumenicznego 
przełomu w Kościele katolickim, [w:] A. Chromański (red.), 50 lat Dekretu o eku-
menizmie Unitatis redintegratio, Warszawa 2014, s. 68-69.

Guillet J., Jezus Chrystus w naszym świecie, przeł. E. Szwarcenberg-Czerny, War-
szawa, 1980.

Guitton J., Kościół współczesny. Kościół i  świeccy. Kościół i  Ewangelia.  
Ku zjednoczeniu w  miłości, przeł. B. Majchszak, H. Bednarek, J. Rybałt,  
H. Szwykowska, A. Borkowska, Warszawa 1965.

Hintz, M., T. Zieliński T. (red.), Ekumenizm i Ewangelicyzm. Studia ofiarowane 
Profesorowi Karolowi Karskiemu w 70. urodziny, Warszawa 2010.

Hryniewicz W., Kościoły siostrzane. Dialog katolicko-prawosławny 1980-1991, 
Warszawa 1993. 

Jankoski A., Autorytatywne nauczanie Kościelne według dokumentów dialogu kato-
licko-luterańskiego na forum światowym, Lublin 2013.

Kałużny T., Prawosławie i  ekumenizm. Kontrowersyjny dokument Soboru  
na Krecie (2016), „Studia Oecumenica” 2018, nr 18, s. 147–160.

Kałużny T., Na drogach jedności. Dwustronne dialogi doktrynalne Kościoła rzym-
skokatolickiego na płaszczyźnie światowej, Kraków 2012. 



4

BIBLIOGRAFIA

Kantyka P., Chrześcijańska alterglobalizacja. Człowiek wobec globalizacji w antro-
pologicznoteologicznej wizji Światowej Rady Kościołów, Lublin 2016.

Kasper W., Bóg Jezusa Chrystusa, przeł. J. Tyrawa, Wrocław 1996.

Kasper W., Moltman J., Jezus – tak, Kościół – nie? O chrystologicznych źródłach 
kryzysu Kościoła, przeł. A. Kuć, Kraków 2005.

Kasper W., Rzeczywistość wiary, przeł. J. Piesiewicz, Warszawa 1979.

Khoura A. (red.), Leksykon podstawowych pojęć religijnych. Judaizm. Chrześcijań-
stwo. Islam, przeł. J. Marzęcki, Warszawa 1998.

Klinger J., Dzieła zebrane. O istocie prawosławia, opracowanie H. Paprocki, Kra-
ków 2023.

Kubacki Z., Kościół, religie i  zbawienie. O  jedyności i  powszechności zbawczej  
Kościoła oraz zbawczej roli religii niechrześcijańskich , Kraków 2016.

Kubacki Z., Wprowadzenie do teologii religii, Warszawa, 2018.

Kubiś A., Vaticanum II – Wydarzenie i  dzieło, „Analecta Cracoviensia” 1987,  
t. 19, s. 459.

Kuźma A., Wielki Sobór Kościoła Prawosławnego na Krecie w 2016 i jego ustalenia, 
„ELPIS” 2017, nr. 20, s. 165-179.

Ladriére J., Nauka, świat i wiara, przeł. A. Paygert, Warszawa1978.

Lakoff G., Johnson M., Metafory w naszym życiu, przeł. T. Krzeszowski, War-
szawa, 1988.

Lehmann K., Chrystus naszą nadzieją. Medytacje, przeł. M. Węcławski, Poznań 
1977.

Leon-Dufour X., Słownik teologii biblijnej, przeł. K. Romaniuk, Poznań- 
Warszawa 1985.

Lubac H., Katolicyzm. Społeczne aspekty dogmatu, przeł. M. Stokowska, Kraków 
1961.

Musso C., Nadzieja. Autobiografia, przeł. A. Kowalewska, Warszawa 2025.

Müller G., Lohmann M., Prawda. Raport o  stanie Kościoła. Kard. Gerhard 
Ludwik Müller w  rozmowie z  Martinem Lohmannem, przeł. J. Jurczyński,  
A . Weßling-Milczarek, Kraków 2021.



5

BIBLIOGRAFIA

Napiórkowski S., Leśniewski K., Leśniewska J.(red.), Ut unum. Dokumenty 
Kościoła katolickiego na temat ekumenizmu 1982-1998, Lublin 2000.

Obarski R., Teolog nawrócenia i  trudnych problemów, [w:] J. Majewski,  
J. Makowski (red.), Leksykon wielkich teologów XX/XXI wieku, t. 3, Warszawa 
2006.

Obarski R., Metoda teologiczna Grupy z Dombes: implikacje dla współczesnej ma-
riologii, „Salvatoris Mater” 2005, nr 7(3/4), s. 329-364. 

Marcol A., Josepha Wittiga teologia narratywna. Studium historyczno-krytyczne, 
Opole 1997.

Majewski J., Makowski J. (red.), Leksykon wielkich teologów XX/XXI wieku,  
tom 3, Warszawa 2006.

Mąkosa P., Teologia narratywna jako inspiracja dla współczesnej katechezy biblij-
nej, [w:] Obecność Biblii w katechezie, red. H. Słowińska, Lublin 2008, s. 225-236.

Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Bóg Trójca. Jedność ludzi. Monoteizm 
chrześcijański przeciwko przemocy, Kraków 2014.

Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Pamięć i  pojednanie: Kościół i  winy 
przeszłości, Kraków 2000.

Moltmann J., Bóg w stworzeniu, przeł. Z. Danielewicz, Kraków 1995.

Napiórkowski A., Misterium communionis. Eklezjalny paradygmat dziejów zba-
wienia, Kraków 2006.

Napiórkowski S., Leśniewski K., Leśniewska J. (red.), Ut unum. Dokumenty 
Kościoła katolickiego na temat ekumenizmu 1982-1998, Lublin 2000

Obarski R., Metoda teologiczna Grupy z Dombes: implikacje dla współczesnej ma-
riologii, „Salvatoris Mater” 2005, nr 7(3/4), s. 329-364.

Paprocki H., Antropologia Ojców Kościoła IV–VIII wieków, „Elpis” 2014, nr 12, 
s. 27–39.

Rahner K., Czy wierzysz w Boga?, przeł. M. Napiórkowski, Poznań 2015.

Rahner K., Wierzę w Jezusa Chrystusa, przeł. D. Szumska, Paryż 1977.

Ratzinger J., Bóg Jezusa Chrystusa. Medytacje o Bogu Trójjedynym, przeł. J. Zy-
chowicz, Kraków 1995.

Ratzinger J., Chrześcijańskie braterstwo, przeł. J. Merecki, Kraków 2006.



6

BIBLIOGRAFIA

Ratzinger J., Chrystus i jego Kościół. Rekolekcje wielkopostne wygłoszone ojcu świę-
temu Janowi Pawłowi II, przeł. W. Szymona, Kraków 2005.

Ratzinger J., Europa Benedykta. W kryzysie kultur, przeł. W. Dzieża, Częstocho-
wa 2005.

Ratzinger J., Kościół wspólnotą, przeł. W. Życiński, Lublin 1993.

Ratzinger J., Opera Omnia, Wiara w Piśmie i Tradycji. Teologiczna nauka o zasa-
dach, Pierwsza część tomu, przeł. J. Merecki, Lublin 2018.

Ratzinger J., Wprowadzenie w  chrześcijaństwo, przeł. Z. Włodkowa, Kraków 
2006.

Rollet J., Społeczne tło teologii współczesnej, przeł. E. Burska, Warszawa 1981.

Rusecki M., Kaucha K., Krzyszowski Z., Ledwoń I., Mastej J. (red.), Chrześci-
jaństwo Jutra. Materiały II Międzynarodowego Kongresu Teologii Fundamentalnej. 
Lublin 18-21 września 2001, Lublin 2001.

Rusecki M. (red.), Leksykon teologii fundamentalnej, Lublin-Kraków, 2002.

Rusecki M., Jésus Christ dans le débat des hommes, Joseph de Baciocchi, Paris 1975: 
[recenzja], „Studia Theologica Varsaviensia”1979, nr 17/1, s. 279-283.

Schmaus M., Wiara Kościoła. Objawienie – inicjatywa Boża. Oczekująca odpo-
wiedź człowieka: wiary, t.1, przeł. J. Zaremba, Gdańsk-Oliwa 1989.

Skierkowski M., Ekumeniczny wymiar metody teologicznej, „Studia Nauk Teolo-
gicznych” 2007, t.2, s. 301-316.

Słomka J., Główne linie eklezjologii Ewangelii gaudium, „Śląskie Studia Histo-
ryczno-Teologiczne” 2019, t.1, s. 99–112.

Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje. Tekst łacińsko-polski, 
przeł. polski autoryzowany przez Konferencję Episkopatu Polski, przeł. łaciński 
za: „Acta Apostolicae Sedis”, 1967.

Seewald P., Światłość świata. Papież, Kościół i znaki czasu, przeł. P. Napiwodzki, 
Kraków 2011.

Seweryniak H., Prorok i błazen. Szkice teologii narracji, Poznań 2005.

Słomka J., Główne linie eklezjologii Ewangelii gaudium, „Śląskie Studia Histo-
ryczno-Teologiczne” 2019, t.1, s. 99–112.



7

BIBLIOGRAFIA

Wąsek D, Gilski. M., Kałużny T., Unitatis redintegratio Sobór Watykański II 
o ekumenizmie, Kraków 2024.

Vorgrimler H., Nowy Leksykon Teologiczny, przeł. T. Mieszkowski, P. Pachcia-
rek, Warszawa 2005.



ISBN: 978-83-68410-53-2

Książka stanowi wnikliwą analizę ekumenicznej myśli Bernarda  
Sesboüé SJ – jednego z najważniejszych teologów katolickich 
przełomu XX i XXI wieku. Autor ukazuje oryginalny model 
ekumenizmu, w którym centralne miejsce zajmuje chrystologia 
oparta na dynamice „za nas” i „dla naszego zbawienia”.  
W perspektywie Sesboüé wydarzenie Chrystusa, interpretowane 
narracyjnie, staje się kluczem do zrozumienia zarówno jedności 
Kościoła, jak i jego różnorodnych dróg historycznego rozwoju. 

Monografia prezentuje, jak perspektywa teologii narracyjnej 
prowadzi do ujęcia Kościoła jako communio, w której jedność 
nie oznacza uniformizacji, lecz pojednaną różnorodność. Autor 
rekonstruuje również istotne elementy myśli francuskiego jezuity: 
dynamiczne rozumienie Trójcy Świętej jako fundamentu eklezjologii, 
historyczny charakter dogmatu, a także prymat miłosierdzia 
i prawdy w dialogu międzywyznaniowym. Dzięki temu praca 
ukazuje ekumenizm Sesboüé jako projekt nie tyle instytucjonalny, 
ile duchowy i hermeneutyczny – zakorzeniony w logice Wcielenia 
i skierowany ku pełni jedności, którą przygotowuje sam Chrystus. 

Książka adresowana jest do teologów, eklezjologów, badaczy dialogu 
ekumenicznego oraz wszystkich zainteresowanych współczesnymi 
metodami interpretacji wiary. Stanowi ważny wkład w polską  
recepcję myśli Bernarda Sesboüé SJ oraz inspirującą propozycję  
dla refleksji nad przyszłością ekumenizmu.


